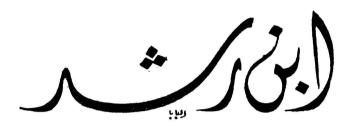


# ﴿ لَا لَكُوبَ الْمُوبَ فِي مِا يَعَ الْفِدِينَ وَمُفَا الشاذ الفاشفية المِعْرِية فِي عِمَا يَعْرَ الْفِدِينَ وَمُفَا



0

# دِلَالْنَيْنَ - هِجْنَالِكَ

طبعة ثانية منقحة

الجزء الثاني

المطبعة الكاثو ليكية بيروت



وغرضنا الآن البحث في ما اذا كان ابن رشد قد وقِق عملياً الى اقامة هذا الوفاق . ان بين الاسلام والفلسفة اليونانية مسائل عديدة مشتركة ، وان النظرة الى هذه المسائل لم تكن دائماً واحدة ، فما كانت حلول ابن رشد ، وهل استطاع ازالة كل خلاف ؟

ولنقل قبل كل تفصيل ، أن ابن رشد ظل أميناً لنظريته العامة ، فيّر بين ظاهر الشرع وباطنه ، جاءلًا من الظاهر أيمان العامة ، ومن الباطن حقيقة يصل اليها الفلاسفة بالتأويل ، ويحرّم عليهم البوح بما اهتدوا اليه. وأذًا نحى أمام نتيجتين غريبتين :

الاولى : لا مجال الى التوفيق بين ايمان العامة والفلسفة ، لانها احياناً متناقضان . ان الوفاق الوحيد بينها هو فصلها : ايمان العامة غير تعليم الفلسفة .

الثانية : ان ايمان الخاصة يتفق وفلسفتهم .

على ان هؤلا. الخاصة لا يبوحون بايانهم ، فمن اين تعرفه ؟ ان ابن رشد يعرض بوضوح ، في مناهج الادلة ، ما يراه من ظاهر الشرع. ولكن هل لهذا الظاهر باطن ، وما هو ؟ هذا ما يستحيل عليك ، اكثر الاحيان ، ان تتبينه . وانك لتحتاج الى معرفة رأيه الفاسفى

الخاصة .

ذاك ان ابن رشد كان يقول بكتان التأويل ، ومجاراة العامة في الظاهر ، وكان يخشى الاضطهاد وكيد الحساد ، فمن الطبيعي ان نعثر له على نصوص لا تعبر عن رأيه ، بل قد تكون مناقضة لهذا الرأي . ان ابن رشد يؤكد لنا ان كتاب تهافت التهافت نفسه ليس من الكتب الفلسفية الخاصة : «كل ما وضعنا في هذا الكتاب فليس هو قولًا صناعياً برهانياً ، وانما هي اقوال غير صناعية ، بعضها اشد اقناعاً من بعض .» (الموانياً ، وانما هي اقوال غير صناعية ، بعضها اشد اقناعاً من بعض .» وعليه لا تدهش اذا ما نسبنا لابن رشد رأياً ، وعثرت له على نص محالف . واناً سنكون حذرين ، فلا نلقي الكلام لغوًا ، بل نبحث مسائل الوحى مستندين الى قوائن ونصوص ، غير غافلين عن نظرية

اما اهم هذه المسائل فهي:

#### ا – وجود الله

فيلسوفنا العامة ، ولا ساهين عما كان لارسطو عليه من اثر .

لم ينكر ابن رشد وجود الله او يشك فيه . وان فلاسفة العرب ومتكاسيهم متفقون على هذا الرأي . انما الخلاف كان كبيرًا على براهين اثبات الله ، على سبل الوصول اليه .

وان ابن رشد يستعرض اولًا بواهين الحشوية والاشعرية والصوفية - وكلها غير صالحة - ثم ينتهي الى عرض ما يعتقده براهين الشرع.

برهان الحشوية :

قالت الحشوية بان معرفة الله لا تتم عن طريق العقل ، بل عن طريق

<sup>1)</sup> خافت التهافت: ص ٤٢٨

الايمان . واذًا كل برهان عقلي عناء باطل .

ورفض ابن رشد هذا الرأي ، محتجاً بان القرآن نفسه يدعو الى معرفة الله بالادلة العقلية ، عن طريق معرفة المخلوقات (١٠.

برهان الاشعرية :

اما الاشعرية فرأت عكس الحشوية ، رأت ان التصديق بوجود الله لا كون الا بالعقل .

ودليل الاشعرية يستند الى حدوث العالم ، وبالتالي الى لزوم فاعل عدث .

ويرى ابن رشد في هذا الدليل نقصين :

النقص الاول هو ان هذا الدليل غير صحيح : ان محدِث العالم ، ولا شك ، اذلي . وفعل الخلق كذلك اذلي . ولا يجوز ان يتأخر المفعول عن فعل الفاعل ، اذن العالم قديم ، لا حادث .

اما النقص الثاني فهو ان هذا الدليل عسير عويص يفوق افهام العامة ، وتحليفهم معرفة الله عن هذا الطريق هو من باب تحليف ما لا يطاق .

ان الشرع قد سلك غير هذه السبيل ، «واستعمال لفظ الحدوث او القدم بدعة في الشرع <sup>،1</sup>.

برهان الصوفية :

اما الصوفية فقد اعتصمت بالالهام ، وقالت بان معرفة الله « شي.

 <sup>(</sup>أي الحشوية ، في نظرنا غريب ، اذ كيف يستقيم ايمان بوحي ، قبل اثبات وجود الله ، وامكان الوحى نفسه ، بل وواقع الوحي .

٣) مناهج الادلة: ص ٩١

يلقى في النفس ، عند تجريدها من العوارض الشهوانية ، واقبالها بالفكرة على المطلوب.» (أ ويعلق ابن رشد على هذا الرأي بقوله : « أن هذه الطريقة ، وأن سلمنا وجودها ، فأنها ليست عامة للناس ، بنا هم ناس.» (أثم ما تبقى فأئدة النظر العقلي في الانسان ، ولم يدعو القرآن الناس الى مثل هذا النظر ?

9

ينتهي ابن رشد من عرض الآراء المتقدمة ، ومن نقدها ، مدعياً انها لا توافق ظاهر الشرع او باطنه ، ناعياً عليها تقصيرها عن برهان العلماء ، وايغالها في امور عويصة يستحيل فهمها .

واذًا ما برهان الشرع على وجود الله ، وما برهان العلما. ? ان للشرع دليلين : دليل الاختراع ، ودليل العناية .

دليل الاختراع :

اما دليل الاختراع فيقوم على هذا : انا نرى اجسادًا جمادية ، ثم تحدث فيها الحياة ، ويحدث الحس والعقل ، ونرى حركات سماوية مأمورة بالعناية بما هنا ، ومسخرة لنا ، ويستحيل حدوث الحياة والحس والعقل ، كما يستحيل تسخير حركة السماوات ، دون افتراض مخترع موجد لها . ويستشهد ابن رشد بآيات كثيرة تدل على هذا الاختراع ، من مثل : « ان الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذباباً ، ولو اجتمعوا له ! »

دليل العناية:

واما دليل العناية فظاهر ايضاً من آيات الشرع ، وظاهر من نظر العقل .

<sup>1)</sup> مناهج الادلة ص ٤٤

٢) مناهج الادلة ص ٤٤

ان العقل ، اذا تصفح العالم ، رآه مكوّناً على نحو خاص من شكل ووضع وقدر ، موافقاً مجميع اجزائه لوجود النبات والحيوان والانسان ، مسدّدًا نحو هذه الغاية تسديدًا محكماً . وهل يكون هذا اتفاقاً ، دون صانع حكيم ، قصد ذلك واراد ؟

وان الآيات الدالة على عناية الله كثيرة . منها : « الذين يتفكرون في خلق السماوات والارض : ربّنا / ما خلقتَ هذا باطلًا . . . ، ومنها : «تبارك الذي جعل في السما. بروجًا / وجعل فيها سراجًا وقرًا منيرًا ! ».

ان دليل العناية هذا ليس سوى دليل النظام الشائع في الكون ، الذي طالما استند اليه الفلاسفة ، وان اتى ابن رشد بجديد فبتعيينه لهذا النظام غاية ، هي وجود الحياة ، ووجود الانسان خاصة .

ينتهي ابن رشد من عرض دليلي الاختراع والعناية ، عن طريق الشرع ، وانت تتساءل ما ثقته بهذين الدليلين ، وهل ثُمْ براهين آخرى خاصة بالعلماء.

ان ابن رشد يؤكد ، في مناهج الادلة ، إن هذين الدليلين هما ايضاً دليلا العلماء . وان يكن تُم فرق ففي فهم العلماء فهماً اعمق لما في العالم من كمال الصنعة ، وجليل الحكمة .

على ان ابن رشد يتطرق ، في غير مناهج الادلة ، الى فروق ابعد من ذلك .

انه يرى اولًا ان عناية الله لا تتعلق بالاشخاص الا بقدر ما تتعلق بانواعهم ، « اما العناية بالشخص بنحو لا يشركه فيه غيره ، فذلك شي. لا يقتضيه الجود الالهي<sup>11</sup>.

ويرى ثانياً ان الاختراع لا يتناول سوى الحياة والحس والعقل والحركة،

<sup>1)</sup> تفسير ما بعد الطبيعة : ص ١٦٠٧

مضللًا متكلمي الملل الثلاث - اليهودية والنصرانية والاسلام - القائلين « بان الفاعل هو الذي يبدع الموجود بجملته ، ويخترعه اختراعاً ، وانه ليس من شرط فعله وجود مادة فيها يفعل ، بل هو المحترع للكل ، و . . . بانه يمكن ان يحدث شي . من لا شي . . » أانه يرى مع ارسطو ان الكون هو تغيّر في الجوهر ، وانه لا يتكون شي . من لا شي . ، بل من موضوع : « . . . المذهب الذي اخذناه عن ارسطو ، وهو ان الفاعل اغا يفعل المركب من المادة والصورة ، وذلك بان يجرك المادة ويغيّرها حتى يخرج ما فيها من القوة الى الفعل . » (أ

وخلاصة ذلك ان الهيولى ازلية ، غير معلولة ، حركها الله ، واستخرج منها الصور الكامنة فيها . ويخالف هذا رأي الاديان الثلاثة القائلة باختراع الكائن جملة – هيولى وصورة – من لا شيء ، بقدرته اللامتناهية .

قلنا ان رأي ابن رشد مخالف لآرا. الاديان الثلاثة ، لا لآرا. متكلميها فقط ، وانه مخالف للعقل ايضاً : ان الله خالق كل شي. ، ان استغنى عنه كائن ، امكن استغنا. الكل .

#### 🍷 🔻 - صفات الله 🝷

صفات الله ، التي صرّح بها الكتاب ، سبع : العلم ، والحياة ، والقدرة ، والارادة ، والسبع ، والبصر ، والكلام . وهي صفات متفق عليها بين المتكلمين .

يثبت ابن رشد هذه الصفات بآيات قرآنية ، وبأدلة عقلية سهلة . وليس في ما اورده من هذا القبيل طريف ، او ِموضوع نزاع .

على انه يتطرق ، بعد ذلك ، إلى مسألتين دقيقتين هما : كيفية علم الله ، وعلاقة الذات بالصفات . وانّا نبسط لك رأيه في هاتين المسألتين.

<sup>1)</sup> تفسير ما بعد الطبيعة . ص ١٤٩٨-١٥٠٢

٧) تفسير ما بعد الطبيعة : ص ١٤٩٩

قال المتكلمون ان الله يعلم المحدثات بعلم قديم ، لا محدث . والحال ان هذا الرأي غير مصرح به في الشرع : لم يتكلم الشرع عن علم محدث او قديم ، بل الظاهر منه ان الله «عالم بالشيء قبل ان يكون على انه سيكون ، وعالم بالشيء اذا كان على انه قد كان ، وعالم عا قد تلف ، فليكتف العامة بهذا الظاهر : ان

5

القول بعلم محدث او قديم بدعة في الاسلام .

ولكن ما رأي ابن رشد كفيلسوف ، في علم الله بالمحدثات ، قبل يقرر ابن رشد اولا المشكلة على هذا الشكل : المحدثات ، قبل وجودها ، غيرُها بعد ان توجد . فان كان علم الله بها واحدًا قبل ان توجد ، وبعد ان توجد — اي قديمًا — لم يكن علماً بالشيء على ما هو عليه . وان تغير علمه مع المعلوم ، كان له علم حادث . واذًا يجب: اما ان يتغير علم الله مع المعلوم المحدث ، واما ان يجهل الله المحدثات . وكلا الامرين مستحيل .

ويحل ابن رشد المشكلة على الوجه التالي : ان علم الله بالاشياء غير علمنا بها . ان علمنا متأخر عن الاشياء > معلول لها > ولذلك هو يتغيّر بتغيرها > ويحدث بجدوثها . اما علم الله فعلى مقابل ذلك : انه سابق للاشياء > علة لها > ولذلك لا يتغير معها > ولا يجدث في علمه تغيّر عند وجود معلومه .

الذات والصفات :

هل الصفات هي الذات ام زائدة على الذات ، هل الصفات هي نفسية ام معنوية ?

<sup>1)</sup> مناهج الادلة: ص ٥٥

يرى ابن رشد ان ظاهر الشرع ما تعرض لهذه المشكلة ، بل اثبت الصفات دون تفصيل . وعليه فليقتصر الجمهور على الايمان بالصفات دون التطرق الى ابجاث لن يبلغ فيها يقيناً .

ان مسألة الذات والصفات بدعة في الاسلام ، اثارها المتكلمون ، وغالت الاشعرية والمعتزلة في الجدل فيها ، الاشعرية تميز بين الذات والصفات، والمعتزلة تنفى كل تمييز .

ان المتكلمين خالفوا ظاهر الشرع ، وعلموا الجمهور ما لا يطيق فهمه ، وما انوا على ارائهم ببرهان .

9

ولكن ما رأي ابن رشد كفيلسوف ?

يرى ابن رشد ان الصفات غير زائدة على الذات ، وانما هي صفات مضافة ، او مساوبة ، او متوهمة ، لا تحدث كثرة في الذات : « ان الشيء الواحد بعينه ، اذا اعتبر من جهة ما يصدر عنه شيء غيره ، سمي قادرًا وفاعلًا . واذا اعتبر ، من جهة ادراكه لمفعوله ، سمي عالمًا . واذا اعتبر العلم ، من حيث هو ادراك وسبب للحركة ، سمي حياً . ها اعتبر العلم ، من حيث هو ادراك وسبب للحركة ، سمي حياً . ها

ان ابن رشد يرى ما ترى المعتزلة ، الها يعيب على المعتزلة ادلتها ، ويعيب تعليمها هذه الارأ. للجمهور .

🛉 – بعث الرسل

في هذه المسألة مسائل ، وهي : طبيعة الوحي ، ثم طبيعة المعجزة ، ثم دلالة المعجزة على صحة دعوى رسول .

طبيعة الوحي :

يتعرض ابن رشد للوحي ، في مناهج الادلة ، فيراه اعلاماً من الله

<sup>1)</sup> خافت التهافت: ص ٢١٥

للناس بما في نفسه ، وذلك بطرق ثلاثة : الاول ان يفعل في السامع فعلًا يذكشف له به المعنى المقصود ، دون واسطة اللفظ . والثاني ان يعبّر عن المعاني بالفاظ يخلقها في نفس من اصطفاه ، وكأنه يكلمه تكليا . والثالث ان يوسل له ملكاً فيوحى باذنه ما يشا. .

هذا ظاهر الشرع . ولكن ما رأي ابن رشد الحاص ?

هذا الرأي لا يمرضه بنوع واضح ، بل نستنجه من بعض ارائه :
ان ابن رشد يجعل من الفلسفة نوعاً من الوحي فيقول ما نصه :
« وقد يكون من كلام الله ما يلقيه الى العلما، الذين هم ورثة الانبيا، بواسطة البراهين .» (ا وجاء في نص آخر : « الفلسفة انما تنجو نحو تعريف سعادة بعض الناس العقلية ، وهو من شأنه ان يتعلم الحكمة ، والشرائع تقصد تعليم الجمهور .» (أ وفي كلام له عن ارسطو يدعو الى شرح اقاويله وايضاحها معللا ذلك بقوله : « ان الشريعة الحاصة بالحكما، هي الفحص عن جميع الموجودات ، اذ كان الحالق لا يعبد بعبادة اشرف من معرفة مصنوعاته التي تؤدي الى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة ، الذي هو اشرف الاعمال عنده ، واحظاها لديه ، جعلنا الله واياكم بمن استعمله بهذه العبادة ، التي هي أشرف العبادات، واستخدمه بهذه الطاعة التي هي اجل الطاعات .» (ا

ثم انه حين حاول التوفيق بين الدين والفلسفة ، جمل من الفلسفة اصلًا يُرجع اليه في فهم الوحي وتأويله ، وهذا يعني ضمناً ان الوحي لا يعلّم ما لا يستطيع العقل وحده الوصول اليه

يظهر من اراء ابن رشد هذه ان النبي لا يختلف عن الفياسوف الا

١) مناهج الادلة: ص٥٦

٧) تمافت التهافت: ص ٨٦٥

٣) قفسير ما بعد الطبيعة : ص ١٠

بالتعبير ، بكلام مجازيّ وُضع لافهام الجمهور ، وليس للفيلسوف اليه حاجة !

#### طبيعة المعجزة :

يرى ابن رشد ان المعجزة من مبادئ الشرع ، التي لا يجوز للفلاسفة التكلم عنها ، والجدل فيها . (ا

على انه ، في مناهج الادلة ، يبحث في المعجز فيقسمه نوعين : المعجز البدّاني ، والمعجز المناسب .

المعجز البراني كفلق البحر ، والمشي على المياه ، اما المعجز المناسب فهو ما لام غاية الرسالة – اي الاعلام بالغيوب ، ووضع الشرائع الموافقة للحق ، المفيدة لسعادة جميع الخلق – واتى خارقًا المعتاد .

#### دلالة المعجزة على الرسالة :

رأى المتكلمون ان المعجز البرّاني ، اذا اقترن بدعوى الرسالة ، دلّ على صحة الرسالة دلالة قاطعة .

ويرى ابن رشد ان طريقة المتكلمين هذه مقنعة للجمهور ، دون العلماء . وله على ذلك :

اولًا : ان لا علاقة بين المعجز البراني والرسالة .

ثانياً : ان المتكلمين سلّموا بظهور المعجزات على يدي الساحر – وهو غير فاضل – فلماذا لا تصدر على يدي شخص يدّعي الرسالة كذباً ؟

ثالثاً : ان الرسول ما تحدّى بخارق غير القرآن : «قالوا : لن نؤمن حتى تفجّر لنا من الارض ينبوعاً . . . قل سبحان ربي ، هل كنتُ الا بشرًا رسولًا ؟ »

و) تعافت الفلاسفة : ص ٢٧٥

ويرى ابن رشد ان المعجز المناسب وحده يدلّ على صفة النبوة ، كما يدلّ الابرا، على صفة النبوة ، كما يدلّ الابرا، على صفة الطبيب . اما المعجز البراني فقد يقنع الجمهور فقط: « ويشبه ان يكون التصديق ، الواقع من قبل المعجز المناسب طريق مشترك للجمهور الجمهور فقط ، والتصديق من قبل المعجز المناسب طريق مشترك للجمهور والعلما. فان تلك الشكوك والاعتراضات التي وجهناها على المعجز البراني ، ليس يشعر بها الجمهور . لكن الشرع ، اذا تؤمل ، وجد انه اعتمد المعجز الإماني . « المعجز الإماني . « المعجز البراني . » (المعجز الإماني . » المعجز البراني . » (المعجز الإماني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني . » (المعجز الإماني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الإماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الاماني والمناسب ، لا المعجز البراني . » (المعجز الاماني والمناسب ، لا المعجز المعرفي والمناسب ، لا المعجز المعرف المعرف والمعرف المعرف المعرف المعرف والمعرف والمعرف

ونحن نرى ان المعجز البراني ادل على الرسول من المعجز المناسب. ذاك ان المعجز المناسب هو دليل دقيق يعسر – حتى على الحاصة – الاقتناع به ، واقناع الغير ، لانه يقوم على تقدير صلاح الشريعة ، وموافقتها لكمال الانسان وسعادته ، وهذا التقدير لا يتجاوز حد الاقتناع الادبي . اجل ان ضلالًا في الشريعة ، او حثًا على المنكرات ، لدليل على فسادها . اما متى يجوز كلام ما حدّ العقل ، ومتى لا يجوز ، فام لا يقطع به الا بعد شق النفس .

اما المعجز البراني فالتثبت من وقوعه اسهل . اما دلالته على الرسالة فتستقيم اذا اقترنت بدعوى الرسالة . ذاك ان كل معجزة فعل الله ، ويأبى كال الله ان يستشهد به كاذب، ويطلب منه معجزة ، فيستجيبه ، مثبتاً كذبه اما معجزات السحرة فامر لا نسلم به .

🗴 – القضاء والقدر

يرى ابن رشد ان هذه المسألة من اعوص المسائل الشرعية. ان آيات الكتاب في ذلك متعارضة ، بعضها تدل على ان الانسان

<sup>1)</sup> مناهج الادلة: ص ١٠٤

مجبور ، وبعضها على انه غير مجبور ، وربا ظهر ذلك التعارض في الآية الواحدة : «ما اصابك من حسنة فمن الله ، وما اصابك من سيئة فمن نفسك ، » وقد اختلف المسلمون في فهم هذه الآيات ، فقالت الجهرية بالجهر ، وقالت المعتزلة بقدرة الانسان على الحسنة والمعصية ، اما الاشعرية فرامت ان تأتي بقول وسط ، فقالت «ان للانسان كسبا ، وان المكتسب به والكسب مخلوقان لله تعالى ، وهذا لا معنى له ، فاذا كان الاكتساب والمكتسب مخلوقين لله سبحانه ، فالعبد لا بد مجبور على اكتسابه ، هالهمد لا بد مجبور على اكتسابه . هالهم المتسابه . هالمتسابه . هالهم المتسابه . ه

ثم ان ادلة العقل متعارضة ايضاً .ذلك انه اذا فرضنا الانسان خالقاً لافعال لافعاله ، لم يكن الله خالقاً كل شي. . واذا فرضنا الله خالقاً لافعال الانسان ، كان الانسان مجبوراً ، وكان التكليف من باب ما لا يطاق ، وبطلت الصنائع عامة.

واذًا ما الحل الصحيح ?

يرى ابن رشد ان للانسان قدرة على فعل الاضداد. على ان الارادة لا تممل الا بمؤاتاة اسباب سخرها الله من خارج او من داخل ، وهي اسباب تجري على نظام محدود ، وترتيب منضود ، واذًا افعالنا تابعة لهذه الاسباب ، جارية على نفس النظام والترتيب.

وعليه فاذا نسبت الافعال الى ارادتنا فقط ، نفيت الجبر . واذا نسبتها الى الاسباب الدافعة فقط ، اثبته، ومن ثم كان التعارض في آيات الشرع.

أن الانسان خالق افعاله جبرًا.

انه خالق افعاله ، لان الافعال اعراض ، لا جواهر ، وخلق الجواهر فقط مقصور على الله. ان الانسان يخلق الاعراض ، والا لما كان فاعلًا ،

١) المختارات : ص ٥٠

ولما عرفنا ان ثمة فاعلًا للعالم اصلًا – لان الحكم على الغائب في ذلك من قبل الحكم على الشاهد – ولما ميزنا طبيعة عن طبيعة ، وكائناً عن آخر. وان الانسان مجبور على ما يعمل ، لان اسباباً قاهرة تدفعه الى ذلك. ولكن كيف يكون الله عادلًا ، ويدفع الانسان بواسطة تلك

الاسباب الى فعل الشر ، فالهلاك ؟

يرى ابن رشد ان الاسباب بذاتها تدفع الى الخير ، اغا بالعرض ينتج عنها شر ، لما في تركيب الانسان من نقص . وعليه لم يكن بد من احد اثنين : اما عدم خلق الانسان ، واما الجاده كما هو بخيره الاكثر وشره الاقل . ومن الواضح ان الحكمة والمدل يقضيان بايجاد الحكثر مع الشر الاقل ، لانه افضل من اعدام الحير الاكثر لمكان وجود الشر الاقل .

0

ان نظریهٔ ابن رشد هذه تحوی مبادئ عدیدهٔ ، منها صحیحهٔ ، ومنها فاسدهٔ .

من مبادئه الصحيحة ان الانسان فاعل حقاً لافعاله ، خلاف ما رأى الغزالي ، والاشعرية عامة ، وانه يستطيع خلق الاعراض لا الجواهر.

ولكن من الخطا ان نجمل الانسان سبب الاعراض الوحيد ، والا انكرنا شمول خلق الله . ان الله والانسان يخلقان فعل الانسان ، لا متعاونين ، كل يخلق بعضه ، بل كل يخلقه كاملًا في نطاق سببيته الخاصة .

وان الانسان يعمل تحت تأثير اسباب خارجية وداخلية تحد كثيرًا من حريته . واكن اخطأ ابن رشد — وفلاسفة العرب عامة — حين اعتبروا كل سبب قاهرًا . ان الانسان ، حين يعمل ، لسبب يعمل ، الما السبب قد يكون قاهرًا ، وقد يكون مغريًا فقط . ان نظرية ابن رشد انكرت شمول الحلق ، وانكرت عملياً حرية الانسان ، فلم تأتِّر بصالح او طريف .

الماد

المعاد اثنان جَسْمَاني وروحاني .

الماد الجساني :

يرى ابن رشد ان ظاهر الشرع مثّل المعاد بالامور الجمانية ، لان ذلك افضل في نظر الجمهور ، واحث له على الفضيلة ، وبالتالي الاعتقاد بالمعاد الجماني فرض على العامة .

والخاصة ما يعتقدون ?

يرى ابن رشد – ردًّا على الغزالي الذي كفَّر الفلاسفة لانكارهم المعاد الجسماني – ان آيات المعاد تحتمل التأويل ، وانّ على الحاصة ان يعتقدوا ما اوصلهم اليه التأويل ، والا يصرّحوا بما يعتقدون. ويعني هذا ضخاً ان رأى الحاصة غير رأى العامة .

ثم ان ابن رشد يقول باستحالة عدد لا نهاية له بالفعل ، نفوساً كان او اجساماً ، كما يقول بقدم العالم والانسان . وعليه يستحيل بعث الاجسام ، لان ذلك يؤدي الى وجود عدد من الاجسام لا نهاية له بالفعل ، اي كل معدوداته موجودة معاً ، وهو محال .

المعاد الروحاني :

يرى ابن رشد ان خلود النفس ثابت عقلياً ، خلاف ما ادعاه الغزالي في تبديعه الفلاسفة .

على أن فيلسوفنا يرى أن النفس البشرية وأحدة ، لا تتعدد بتعدد الابدان ، وأنها نفس أذلية تتصل بالاجسام إتصال شعاع الشمس بالمرايا،

حتى اذا انقطع هذا الاتصال عادت الى وحدتها السابقة .

يرى ابن رشد وحدة النفس الخالدة — او العقل — لاسباب عديدة ، اخصها ان القول بتعدد النفوس يؤدي الى وجود عدد لا نهاية له بالفعل ، وهو محال : « ومن اجل هذا قال بالتناسخ من قال ان النفوس متعددة بتعدد الاشخاص ، وانها باقية . »(1

وتتساءل ما الثواب والعقاب ، وكيف يستقيم جزاء ، اذا كانت نفس البشر واحدة ? كيف يتميز الصالح عن الشرير ?

ان ابن رشد لا يعرض لهذا السؤال ماشرة ، ولا يجب عليه ، ولهذا نظل حاثرين مترددين . ولعل في هذا النص سللًا الى الجواب . قال ابن رشد : « أن أرسطاطاليس يرى أن السعادة للناس ، عا هم ناس، اغا هو اتصالهم بالعقل الذي قد تدين ، في كتاب النفس ، انه مدأ محرك وفاعل لنا . وذلك ان العتول المفارقة ، بما هي مفارقة، يجب ان تكون مبدأ لما هي له مبدأ بالنحوين جميعاً ، ايني من جهة ما هي محركة ، ومن جهة ما هي غاية . فالعقل الفعال ، من جهة ما هو مفارق ومبدأ لنا ، قد يجب أن يجركنا بقدر ما يجرك المعشوق العاشق . وأن كانت كل حكة فقد يجب ان تتصل بالشيء الذي يحركها على جهة الغاية ، فواجب ان نتصل ، بآخرة ، لهذا العقل المفارق ، حتى نكون قد علقنا عثل هذا المدأ الذي علقت به الماء ، كما يقول ارسطو ، وأن كان ذلك لنا زماناً يسيرًا . »<sup>(۲</sup> وجاء في نص آخر : « ان السعادة القصوى ، وهو النظر الى العقل المفارق ، هو بقوة تحدث في العقل النظرى عندكماله.»(\* يبدو من هذين النصين أن سعادة النفس في مشاهدة العقل الفعال ،

ا تحافت النهافت : ص ٢٧٥

٧) تفسير ما بعد الطبيعة: ص ١٦١٢-١٦١٣

٣) تفسير ما بعد الطبعة : ص ١٢٢٠

عند بلوغ كالها ، وان هذه المشاهدة لا تدوم الا زمانًا يسيرًا .

ان ابن رشد يجمل من العقل الفعّال واهب العقل الانساني<sup>(۱</sup>. ونوى ان العقل الفعّال هو ، في نظره ، النفس البشرية العامة ، او العقل العام، يتصل بالابدان فترة الحياة ، ثم يتركها . ويستحيل ، مع نظرية كهذه ، القول بجزاء ابدي كما يعلّمه الاسلام ، ويفرضه العقل .

# حکم عام

ابن رشد طبیب أَلَف في الطب وشرح ، واكنه ما اتى بطریف ، او بلغ شأو ابن سينا .

وابن رشد فقيه مارس الفقه ليقضي في الناس ، فوضع فيه كتابًا واختصر كتابًا .

وابن رشد شارح كبير شرح لطائفة من اليونان والعرب، ولكنه لم يُعنَ باحد عنايته بارسطو، لانه لم يعجب باحد اعجابه به، ولأن خليفة سأله شرحه وانها شروحه ولجت به الى لباب فكرة ارسطو، فكان ادق فلاسفة العرب فهما لها ، واكثرهم بها تأثرًا ، واعمقهم بسببها في الغرب تأثيرًا .

وابن رشد عني بالتوفيق بين الدين والفلسفة ، وبا جرَّ ذلك من مسائل ومشاكل .

لقد حاول هذا التوفيق في كتابه فصل المقال . ونستطيع ايجاز ارائه في بعض قضايا :

١) المختارات: ص ٤٩

آ – العقول البشرية متفاوتة ، والناس ثلاثة اصناف : برهانيون ،
 وجدليون ، وخطابيون ، اي فلاسفة ، ومتكلمون ، وجهور .

٢ - والوحي قد راعى هذا التفاوت ، فتكلم كلاماً مجازياً ، له باطن وظاهر . الظاهر فرض الجهور ، والباطن نصيب الخاصة . اما المتكلمون فتائهون بين الاثنين ، تائهون عن الطريق السوي .

ب ـ يصل الخاصة الى الباطن بالتأويل ، والتصريح بهذا التأويل
 كفر .

٤ - يتفق باطن الشرع والفلسفة ، لان كليهما حق ، وبالتالي لا خلاف بينهها .

لا بل الشرع نفسه ، اذ دعا الناس الى معرفة المخلوقات للاستدلال منها على معرفة الخالق ، قد دعاهم الى درس المنطق والفلسفة .
 درس الفلسفة واجب ديني .

٣ – على انه من الحاقة ان يدعي مؤمن ابداع الفلسفة دفعة . علينا ان نأخذ ما خلفه لنا القدما. فننبذ ما في ارائهم من ضلال، وتحتفظ عا فيها من حق . وان ضل ضال في درس فلسفة الاوائل ، فقد ضل بالعرض لا بالذات ، اي ان ما اوقعه في الضلال هو نقص في عقله او فضيلته ، او فوت المعلم الحاذق ، لا الفلسفة عا هي فلسفة .

ان نظریة الوفاق هذه فاسدة ، لانها تنطوي على عدة مبادى خاطئة .

انها تميّز بين العامة والخاصة ، وبالتالي تجعل الدين اثنين . ولما كان ايمان الحاصة هو الحق ، كان ايمان العامة ضلالًا . وانها تقضي على الفيلسوف بمجاراة العامة ظاهرًا ، وكتمان ما يرى باطنًا ، وهذا ريا. ونفاق ا

ولعل ابن رشد لم يلجأ الى كتان التأويل الا خوفاً من الاضطهاد.

انها ظاهرة غريبة في اهل الاديان ، يغلون الفكر ، ويبيحون الدما ، ، حفاظاً على ايانهم ، وما دروا ان الايان اقتناع في السريرة ، ان هو فات فات كل دين ، ليس المؤمن من يتظاهر بايان ، بل من يضمره اولًا . ان اوربا قد مرت بهذا الطور من الجهالة ، فأحرقت الهراطقة واشعلت الحروب ، ولكنه طور مضى ، ولعل الشرق بدأ يجوز هذا الطور ، ولكنه يجوزه ببط ، ومشقة .

على ان نظرية ابن رشد تصون على العقل حقه ، فتدعو الى ارتشاف الحق انى وجد ، غير نابذة تواث فكر ، او منكمشة على كتاب دين .

هذه نظرية الوفاق عامة . وقد فصل ابن رشد ، عملًا بهذه النظرية ، بين ايمان العامة والحاصة ، فحدد الاول بوضوح ، وتردد في عرض الثاني. واليك الان ايمان الاثنين في اهم مسائل الوحي .

#### وجود الله

استندت الحشوية ، لاتبات وجود الله ، الى الايمان ، واستندت الاشعرية الى حدوث العالم ، والصوفية الى الالهام . وكل هذه ادلّة غير صالحة .

اما الشرع فقد اعطى على وجود الله دليلين : دليل العناية ، ودليل الاختراع . العناية هي تكوين الكون على نحو ما، لغاية ما، هي وجود الحياة والانسان . والاختراع هو ايجاد الحياة في الجماد ، والجاد الحس والعقل والحركة .

ويستدل الفلاسفة بهذين الدليلين ايضاً • على ان العناية في نظرهم لا تنعلق بالاشخاص ، والاختراع في نظرهم ليس ايجاد شي. من لا شي. ، بل تحريك المادة لاستخراج ما فيها من صور كامنة ، ونقلها من القوة الى الفعل . ان المادة قديمة غير معلولة ، والله هو المحرك الاول ، كما اثبته ارسطو .

#### ٣ - الذات والصفات

فرض الجمهور الاعتراف بصفات الهية ، وليس عليه ان يبحث فيا اذا كانت زائدة على الذات ، او غير زائدة . والمتكلمون الذين بجثوا هذه المسألة قد حتلوا الناس فوق ما يطيقون .

اما الحاصة فيرون ان الصفات غير زائدة على الذات ، وانها في الحقيقة اضافة او سلب ، او توهم . (ا

#### ٣ - علم الله

لم يتكلم الشرع عن علم لله محدث او قديم ، بل تكلم عن علم شامل لا يفوته شي. ، ويحيط بكل ما كان او سيكون . هذا فرض الهامة .

اما الخاصة فترى لله علماً اذليًا قد احاط بكل شي. ، على انه علم لا يقاس بعلمنا ، علمنا ، كليًا كان او جزئيًا ، معلول للاشياء ، متأخر عنها ، متغير بتغيرها . اما علم الله فعلة الاشياء ، سابق لها ، لا يقال انه كلي او جزئي ، ولا تغير فيه . وهو بعد سر يفوق ادراكنا تكييفه .

#### 🕨 – الوحى

### الوحي ٢ حسب ظاهر الشرع ، تعليم الله للناس .

والحق ان الصفات غير متميزة عن الذات ' لا لأن كل الصفات إضافة او سلب او توهم ' بل لان كل صفة الهية لا متناهية تحوي كل الصفات الاخرى ' وتحويجا الذات اللامتناهية . الى غير متميزة في الواقع ' بل في اذهاننا ' لان الطبيعة الالهية اغنى من ان يستوعبها نظر مخلوق . على ان ابن رشد - كفيلسوف - لا يرى في الوحي تعليماً يفوق كل ادراك ، والا لما جعل من الفلسفة شريعة يكتفي بها الحكما. قد لا يكون الوحي ، في نظره ، سوى اتصال اعمق يحصل بين العقل الفعال - او العقل الشري العام - وبين احد افراد الناس ، فيكنه من تعليم الجهور، بلغة الحيال ، ما يعلم الفيلسوف بلغة العقل.

#### • - المعجزة علامة الرسول

المعجز اثنان : براني ومناسب . الاول يقنع الجمهور دون العلما. ، والثاني يقنع الجمهور والعلما. معاً .

والمعجز المناسب بعدُ – وهو علم خارق – لا يبدو شيئاً غير معجز الوحي نفسه : اعجاز الوحي كونه هدياً خارقاً ، اي وحياً .

#### ٣ – الحرية

لم يميز ابن رشد بين ايمان العامة والخاصة ، في هذه المسألة ، لان المسادين انقسبوا فيها ، فمنهم من قال بالحبر ، ومنهم من قال بالحبر ، فلم يبق دافع الى التكتم .

ان ابن رشد قد اعترف بقدرة للانسان اساسية حرة . الها طبَّق على هذه القدرة قانون السببية ، فقضى بان الانسان يعمل ضرورة كلما دفعت الأسباب الى العمل .(1

ان قانون السبية قانون صحيح شامل ' اغا حين نطبقه على الانسان يجب ان نراعي طبيعة ارادته . ان طبائع الاشياء تقضي بصدور افعال عنها معينة ' دون اضدادها ' بينا طبيعة الارادة البشرية تقضي بامكان صدور الاضداد عنها ' كما يعترف ابن رشد نفسه . وبالتالي لا يكون سبب القمل البشري كاملًا الا اذا شاءت الارادة ' ومن طبيعة الارادة القدرة على اختيار الاضداد'ان هي فقدت هذه القدرة لم نعد بشرية .

#### ٧ -- الماد

فرض العامة الايمان بمعاد جسماني وروحاني ، كما يبدو من ظاهر الشرع .

اما الحاصة فليعتقدوا ما اوصلهم اليه التأويل ، ولا يصرحوا عا يعتقدون .

على انا ، رغم تكتم ابن رشد ، ثجزم بانه لم يؤمن بالمعاد الجمائي ، شأن اكثر فلاسفة العرب .

اما في ما خص المعاد الروحاني ، فمن الاكيد انه قال بخلود النفس ووحدتها . اما كيف يمكن ان تكون النفس البشرية واحدة – وهي العقل الفعال على الارجح – ويكون ثم ثواب وعقاب ، فهذا ما لم يشرحه ابن رشد ، او نجد الى شرحه سيبلًا . ابن رشد لم يؤمن بالمعاد الروحاني ايضاً ، او آمن به على نحو لا يتفق وعرف الاسلام في ذاك .

ترى نما تقدم ان ابن رشد قد انكر عقائد اسلامية صريحة . يعلّم الاسلام ان الله اوجد الاشياء من لا شيء ، ويرى ابن رشد انه استخرجها من هيولى ازلية ، غير معلولة .

ويعلّم الاسلام ان الوحي اختيار الهي حر ، وكلام الهي منزل . اما ابن رشد فيراه هبة طبيعية خاصة ، تؤهل صاحبها للاتصال بالعقل الفعال ، فنهل المعرفة من ينبوعه .

ويعلم الاسلام بامكان المعجزة ، وبانها فعل الهي خارق ، بينا لا

ان أكثر فلاسفة العرب ومتكلميهم قد قضوا عمليًا على الحرية ، حرصًا على قدرة الله الشاملة ، او عمَّل بمبادئ فلسفية. وان عرب هذا الشرق ما زالوا يرزحون تحت وطأة هذا التراث ، فيكلون كل امورهم الى الله قانمين مستسلمين ، وما دروا ان الله لم يخلقهم عبثًا ، ولا زاضم بالمقل والحرية جزافًا!

يرى فيها ابن رشد سوى فعل طبيعي ، هو نفس الوحي .

ويعلم الاسلام بماد جماني وروحاني ، بينا ابن رشد ينكر الاثنين، او يكاد .

ويحتم الاسلام على المؤمنين الجهر بايمانهم ، والدعوة اليه ، ويكفر با يخالفه ، كما يقول بايمان واحد للجميع . اما ابن رشد فقال بايمان ، ودعا الخاصة الى اضمار ايمان ، والتظاهر بايمان .

كل هذا كفر بعقائد ، ودءوة الى نفاق . وان ابن رشد قد اتهم لذلك ، فحوكم ونفي .

C

وقد نال ابن رشد في الغرب ما ناله في الشرق ، فكفّروه ، وهاجموه .

ثرجم فيلسوفنا الى اللاتينية ، فلم ينتصف القرن الثالث عشر الا والغرب قد اطلع على اهم كتبه ، وقرر معهد باريس ، سنة ١٢٥٥ ، تدريس كتب ارسطو ، فولج المعلم الاول كلية باريس ، وولج معه شارحه ، ولم يمر زمن يسير حتى اندفع البرتوس الكبير ، ثم توما الاكويني ، يهاجمان عقيدة ابن رشد في وحدة العقل البشري .

وسنة ١٢٧٠ ، حرم اسقف باريس ثلاث عشرة قضية منسوبة لابن رشد واتباعه ، منها : وحدة العقل البشري ، وقدم العالم والانسان ، وانكار حرية الانسان وعناية الله به .

وسنة ١٢٧٧ ، جدد اسقف باريس الحرم ، وبلغ عدد ما حرمه من قضايا ٢١٩ ! اهم ما في هذه القضايا اثنتان : الاولى هي الفصل بين الحقيقة الفلسفية والحقيقة الايمانية ، ومن ثم حرية المؤمن في ان يرى

كفيلسوف خلاف ما يعتقده كمؤمن! والثانية هي اعتبار الديانات خرافات، وحصر الحق على الفلاسفة.

ثم تلقق الاساطير . لقد هزأ ابن رشد بالاديان الثلاثة ، اليهودية والنصرانية والاسلام . وكان اولًا مسيحياً ، ثم تهود ، ثم اسلم ، ثم كفر بكل دين . بل قد ألف كتاباً : «الدجّالون الثلاثة »، موسى ، ويموع ، ومحمد !

وتنتقل ارا، ابن رشد الى ايطاليا ، فتلاقي ايضاً النقمة والاعجاب. يتناول فيلسوفنا الشعر ، فيضعه «دانتي » في «جعيه » مع الرجال العظام ، مع اقليدس ، وبطليموس ، وجالينوس ، وابن سينا . ويتناوله الرسم ، فيضعه « اندره اور كانيا » في «جعيمه » مع الهراطقة والسعرة ، ويصوره « فرانسيسكو تراني » صريعاً عند قدمي القديس توما .

ان الغرب المسيحي قد رأى في ابن رشد الكافر الامثل، لانه قد كفر بعقائد مشتركة بين الاسلام والنصرانية ، ولأن تلامذته قد نسبوا اليه ما كان يخالجهم من شكوك .

على اناً اذا اغفلنا ما جا. في الشعر والرسم ، وتغاضينا عن اسطورة كتابه ، « الدجاًلون الثلاثة » ، واسطورة كفره بالاديان الثلاثة بعد اعتناقها ، زى انهم قلما نسبوا اليه غير ما اعتقد .

ابن رشد من اكبر شراح ارسطو .

وابن رشد اجرأ فلاسفة العرب في الدفاع عن الفاسفة ، وابعدهم – بعد ابي العلا. – عن الاسلام .

وابن رشد اضخم فيلسوف عربي عرفه الغرب ، وتأثر به .

وابن رشد آخر فيلسوف مشائي عرفته الاندلس، وعرفه التاريخ العربي القديم .

وبين ابن رشد وتوما الاكويني شبه ، وبينها خلاف ، اما الشبه ففي انها فها ارسطو ادق فهم وصل اليه الفكر القديم ، وشادا على تراثه . واما الحلاف ففي انها حاولا الوفاق بين فلسفة ارسطو وايمانها الحاص ، فاضطُهد ابن رشد وكُفّر ، وعلا شأن الاكويني في عين النصارى .



نثبت؛ في هذه المختازات؛ نصوصاً من مناهج الادلة؛ واخرى من تعافت التهافت وتفسير ما بعد الطبيعة .

## مناهج الادله: غايه الكناب

انه لما كنا قد بيّنًا قبل هذا ، في قول أفردناه ، مطابقة الحكمة للشرع ، وأمر الشريعة بها ، وقلنا هناك ان الشريعة قسمان ، ظاهر ومؤول ، وان الظاهر منها فرض الجمهور ، وان المؤول هو فرض العلماء ، وأمَّا الجِمهور ففرضهم فيه حمله على ظاهره ، وترك تأويله ، وآنه لا يحـــل للعلماء أن يفصحوا بتأويله للجمهور ، كما قال على ، رضي الله عنه : حدثوا الناس بما يفهمون ، أتريدون أن يكذَّب الله ورسوله ? فقد رأيت أن افحص في هذا الكتاب عن الظاهر من العقائد التي قصد الشرع حمل الجمهور عليها ، وأتحرى في ذلك كله مقصد الشارع ، صلى الله عليه وسلم ، بجسب الجهد والاستطاعة . فان الناس قد اضطربوا في هذا المعنى كل الاضطراب في هذه الشريعة ، حتى حدثت فرق ضالة ، وأصناف مختلفة ، كل واحد منهم يرى انه على الشريعة الاولى ، وان من خالفه إما مبتدع ، وإما كافر مستباح الدم والمال . وهذا كله عدول عن مقصد الشارع ، وسبيه ما عرض لهم من الضلال عن فهم مقصد الشريعة . واشهر هذه الطوائف في زماننا هذا أربعة : الطائفة التي تسمى بالأشعرية ، وهم الذين يرى اكثر الناس اليوم انهم اهل السنة ، والتي تسمى بالمعتزلة ، والطائفة التي تسمى بالباطنية ، والطائفة التي تسمى بالحشوية . وكل هذه الطوائف قد اعتقدت في الله اعتقادات مختلفة ، وصرفت كثيرًا من ألفاظ الشرع عن ظاهرها الى تأويلات نزلوها على تلك الاعتقادات ، وزعموا انها الشريعة الاولى ، التي قصد بالحمل عليها جميع النـــاس ، وان من ذاغ عنها فهو إما كافر وإما مبتدع . واذا تؤملت جميعها ، وتؤمل مقصد الشرع ، ظهر أن جلَّها أقاويل محدثة ، وتأويلات متدعة . وأنا أذكر

من ذلك ما يجري مجرى العقائد الواجبة في الشرع ، التي لا يتم الإيمان إلا بها ، وأتحرى في ذلك كله مقصد الشارع ، صلى الله عليه وسلم ، دون ما جعل اصلًا في الشرع ، وعقيدة من عقائده ، من قبل التأويل الذي ليس بصحيح .

( مناهج الادلة : ص ٢٠-٢١)

## وجود الله

#### الادلة المختلفة

وأبتدئ من ذلك بتعريف ما قصد الشارع ان يعتقده الجمهور في الله تبارك وتعالى ، والطرق التي سلك بهم في ذلك ، وذلك في الكتاب العزيز . ونبدأ من ذلك بمعرفة الطريق التي تفضي الى وجود الصانع ، إذ كانت اول معرفة يجب ان يعرفها المكاف . وقبل ذلك فينبغي ان نذكر آزا، تلك الغرق المشهورة في ذلك ، فنقول :

أما الفرقة التي تدعى بالحشوية ، فانهم قالوا ان طريق معرفة وجود الله تعالى هو السمع ، لا العقل ، أعني ان الايمان بوجوده الذي كلف الناس التصديق به يكفي ان يتلقى من صاحب الشرع ، ويؤمن به ايماناً ، كما يتلقى منه احوال المعاد وغير ذلك ، بما لا مدخل فيه للعقل . وهذه الفرقة الضالة الظاهر من امرها انها مقصرة عن مقصود الشرع في الطريق التي نصبها للجميع مفضية الى معرفة وجود الله تعالى ، ودعاهم من قبلها الى الاقرار به ، وذلك انه يظهر من غير ما آية من كتاب الله انه دعا الناس فيها الى التصديق بوجود الباري بأدلة عقلية منصوص عليها فيها . . .

واما الأشعرية فانهم رأوا ان التصديق بوجود الله ، تبارك وتعالى،

لا يكون الا بالعقل. لكن سلكوا في ذلك طرقاً ليست هي الطرق الشرعة التي نبه الله علمها ، ودعا الناس الى الايمان به من قبلها . وذلك ان طريقتهم المشهورة انبنت على بيان ان العالم حادث ، وانبني عندهم حدوث العالم على القول بتركب الأجسام من اجزا. لا تتجزأ ، وان الحِزِ. الذي لا يتجزأ محدث ، والأجسام محدثة بجدوثه . وطريقتهم التي سلكوا في بيان حدوث الجزء الذي لا يتجزأ ، وهو الذي يسمونه الجوهر الفرد ، طريقة معتاصة تذهب على كثير من أهل الرياضة في صناعة الجدل ، فضلًا عن الجمهور . ومع ذاك فهي طريقة غير برهانية ، ولا مفضية بيقين الى وجود الباري. وذلك انه اذا فرضنا أن العالم محدث، لزم کها يقولون ان يكون له ، ولا بد ، فاعل محدرث . ولكن يعرض في وجود هذ المحدث شك ليس في قوة صناعة الكلام الانفصال عنه . وذلك ان هذا المحدِث لسنا نقدر أن نجعله أَزلِياً ، ولا محدَثاً . أما كونه محدَّثًا فلانه يفتقر الى محدِث ، وذلك المحدث الى محدث ، ويمر الأمر الى غير نهاية ، وذلك مستحيل . وأما كونه أَزلياً فانه يجب ان يكون فعله المتعلق بالمفعولات أزلياً ، فتكون المفعولات أزلية. والحادث يجب ان يكون وجوده متعلقاً بفعل حادث ، اللهم الا لو سلموا انه يوجد فعل حادث عن فاعل قديم ، فان المفعول لا بد ان يتعلق به فعل الفاعل ، وهم لا يسلمون ذلك . فان من اصولهم ان المقارن للحوادث حادث . وأيضًا إن كان الفاعل حينًا يفعل ، وحينًا لا يفعل ، وجب ان تكون هنالك علة صيرته باحدى الحالتين اولى منه بالاخرى . فيسأل ايضاً في تلك العلة مثل هذا السؤال ، وفي علة العلة ، فيمر الامر الى غير نهاية . وما يقوله المتكلمون في جواب هذا من أن الفعل الحادث كان بارادة قديمة ليس بمنجر ، ولا مخلص من هذا الشك ، لأن الأرادة غير الفعل المتعلق بالمفعول . وأذا كان المفعول

حادثاً ، فواجب ان يكون الفعل المتعلق بالجاده حادثاً . . . الى ما في هذا كله من التشعيب والشكوك العويصة ، التي لا يتخلص منها العلماء المهرة بعلم الكلام والحكمة ، فضلًا عن العامة . ولو كلف الجمهور العلم من هذه الطرق لكان من باب تكليف ما لا يطاق . وايضاً فان الطرق التي سلك هؤلاء القوم في حدوث العالم قد جمعت بين هذين الوصفين معا ، اعني ان الجمهور ليس في طباعهم قبولها ، ولا هي مع هذا برهانية ، فليست تصح لا للعلما، ولا للجمهور . . . .

واما الصوفية فطرقهم في النظر ليست طرقاً نظرية اعني مركبة من مقدمات واقيسة ، واغا يزعمون ان المعرفة بالله وبغيره من الموجودات شيء يلقى في النفس ، عند تجريدها من العوارض الشهوانية ، واقبالها بالفكرة على المطلوب . ويجتجون لتصحيح هذا ، بظواهر من الشرع كثيرة ، مثل قوله تعالى : « واتقوا الله ، ويعلمكم الله ، ومثل قوله : « إن تتقوا الله ، يجعل لكم فرقانا » ، الى اشباه ذلك كثيرة يظن انها عاضدة لهذا المعنى . ونحن نقول ان هده الطريقة ، وان سلمنا وجودها ، فانها ليست عامة للناس بما هم ناس ، ولو كانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس ، لبطلت طريقة النظر ، ولكان وجودها بالناس عبئاً . والقرآن كله اغا هو دعا ، الى النظر والاعتبار ، وتنبيه على طرق النظر . . .

واما المعتزلة فانه لم يصل الينا في هذه الجزيره من كتبهم شي. نقف منه على طرقهم التي سلكوها في هذا المعنى . ويشبه ان تكون طرقهم من جنس طرق الاشعرية .

فان قيل فاذا قد تبين ان هذه الطرق كلها ليست واحدة منها هي الطريقة الشرعية ، التي دعا الشرع منها جميع الناس ، على اختلاف فطرهم ، الى الاقرار بوجود الباري سبحانه ، فما هي الطريقة الشرعية

التي نبه الكتاب العزيز عليها ، واعتمدتها الصحابة رضوان الله عليهم ؟ قلنا : الطريق التي نبه الكتاب العزيز عليها ، ودعا الكل من بابها ، اذا استقرى الكتاب العزيز ، وجدت تنحصر في جنسين : احدهما طريق الوقوف على العناية بالانسان ، وخلق جميع الموجودات من اجلها ، والسمر هذه دليل العناية ، والطريقة الثانية ما يظهر من اختراع جواهر الاشياء الموجودات ، مثل اختراع الحياة في الحجاد ، والادراكات الحسية ، والعقل ، ولنسم هذه : دليل الاختراع .

فأما الطريقة الاولى فتنبني على اصلين . احدهما ان جميع الموجودات التي ههذا موافقة لوجود الانسان . والاصل الثاني ان هذه الموافقة هي ضرورة من قبل فاعل قاصد لذلك مريد ، اذ ليس يمكن ان تكون هذه الموافقة بالاتفاق . فاما كونها موافقة لوجود الانسان ، فيحصل اليقين بذلك باعتبار موافقة الليل والنهار والشمس والقمر لوجود الانسان ، وكذلك موافقة الازمنة الاربعة له ، والمكان الذي هو فيه ايضاً ، وهو الارض ، وكذلك تظهر ايضاً موافقة كثير من الحيوان له ، والنبات والجاد ، وجزئيات كثيرة مثل الامطار والانهار والبحار ، وبالجملة الارض والما ، والنور والهوا ، وكذلك ايضاً تظهر العناية في اعضا ، المبدن ، واعضا ، الحيوان ، اعني كونها موافقة لحياته ووجوده ، وبالجملة البدن ، واعضا ، الحيوان ، اعني كونها موافقة لحياته ووجوده ، وبالجملة فعرفة ذلك ، اعني منافع الموجودات ، داخلة في هذا الجنس ، ولذلك وجب على من اراد ان يعرف الله تعالى المعرفة التامة ان يفحص عن منافع الموجودات .

واما دلالة الاختراع فيدخل فيها وجود الحيوان كله ، ووجود النبات ، ووجود السموات . وهذه الطريقة تنبني على اصلين موجودين بالقوة في جميع فطر الناس . احدهما ان هذه الموجودات مخترعة ، وهذا معروف بنفسه في الحيوان والنبات ، كما قال تعالى : « ان الذين تدعون

من دون الله لن يخلقوا ذباياً ولو اجتمعوا له<sup>(١</sup>» (الآبة) ، فاناً نرى أجساماً جمادية ، ثم تحدث فيها الحياة ، فنعلم قطعاً ان ههنا موجدًا للحياة ، ومنعماً بها ، وهو الله تبارك وتعالى . واما السموات فنعلم ، من قبل حركاتها التي لا تفتر ، انها مأمورة بالعناية بما ههنا ، ومسخرة لنا . والمسخر المأمور مخترع من قبل غيره ضرورة . واما الاصل الثاني فهو ان كل مخترَع فله مخترع . فيصح من هذين الاصلين ان للموجود فاعلًا مخترَّاً له . وفي هذا الحِنس دلائل كثيرة على عدد المحترَّءات . ولذلك كان واجبــاً على من أراد معرفة الله حق معرفته أن يعرف جواهر الاشياء ، ليقف على الاختراع الحقيقي في جميع الموجودات ، لأن من لم يعرف حقيقة الشيء لم يعرف حقيقة الاختراع ، والى هذا الاشارة بقوله تعالى : « أولم ينظروا في ملكوت السموات والارض وما خلق الله من شي. ? » وكذلك ايضاً من تتبع معنى الحكمة في موجود موجود ، أعنى معرفة السبب الذي من أجله خلق ، والغاية المقصودة به ، كان وقوفه على دليل العناية أتم .

فهذان الدليلان هما دليلا الشرع . . . وتبين ان هاتين الطريقتين هما بأعيانها طريقة الحواص ، وأعني بالحواص العلما ، وطريقة الجمهور . واغا الاختلاف بين المعرفتين في التفصيل ، اعني ان الجمهور يقتصرون ، من معرفة العناية والاختراع ، على ما هو مدرك بالمعرفة الاولى ، المنية على علم الحس . واما العلما ، فيزيدون ، على ما يدرك من هذه الاشياء بالحس ما يدرك بالبرهان ، اعني من العناية والاختراع . حتى لقد قال بعض العلما ، : ان الذي ادركه العلما ، من معرفة اعضا ، الانسان

ا) هذا نص الآیة : « یا ایجا الناس › ضُرب مثل فاسمعوا له : ان الذین نَدعون من دون الله لن یخلقوا ذباباً ولو اجتمعوا له › وان یسلیم الذباب شیئاً لا یستنقدوه منه › ضعف الطاب و المطلوب !» (۲۲:۳۲)

والحيوان هو قريب من كذا وكذا آلاف منفعة . واذا كان هذا هكذا ، فهذه الطريقة هي الطريقة الشرعية والطبيعية ، وهي التي جاءت بها الرسل ، ونزلت بها الكتب . والعلماء ليس يفضلون الجمهور في هذين الاستدلالين من قبل الكثرة فقط ، بل ومن قبل التعمق في معرفة الشيء الواحد نفسه . فان مثال الجمهور في النظر الى الموجودات مثالهم في النظر الى المصنوعات التي ليس عندهم علم بصنعتها ، فانهم انما يعرفون من امرها انها مصنوعات فقط وان لهـا صانعاً موجودًا . ومثال العلما. في ذلك مثال من نظر الى المصنوعات التي عنده علم ببعض صنعتها ، وبوجه الحكمة فيها . ولا شك ان من حاله من العلم بالمصنوعات هذه الحال هو اعلم بالصانع ، من جهة ما هو صانع ، من الذي لا يعرف من تلك المصنوعات الا انها مصنوعة فقط . واما مثال الدهرية ، في هذا ، الذين جمدوا الصانع سبحانه وتعالى ، فثال من احس مصنوعات فلم يعترف انها مصنوعات ، بل ينسب ما دأى فيها من الصنعة الى الاتفاق والامر الذي يجدث من ذاته.

( مناهج الادلة : ص ٢١-٤٤)

#### ٧ - ما الايجاد ?

وهذه المسألة هي في غاية من الصعوبة والعواصة . ونحن نقول في ذلك ، بجسب قوتنا واستطاعتنا ، . . بان كل من اثبت سبباً فاعلا ، واثبت الكون ، نجدهم بالجملة انقسموا الى مذهبين في ذلك ، في غاية التضاد ، وبعنها متوسطات :

فاما المذهبان اللذان ، في هذا المعنى ، في غاية التضاد ، فمذهب اهل الكون ، والثاني مذهب اهل الابداع والاختراع .

اما مذهب اهل الكون فهم القائلون ان كل شيّ. في كل شي. ، وان الفاعل الما الكون الما هو خروج الاشياء بعضها من بعض ، وان الفاعل الما

احتيج اليه في الكون لاخراج بعضها من بعض ، وتمييز بعضها من بعض ، وبيّن ان الفاعل عند هؤلاء ليس شيئًا اكثر من محرّك .

واما مذهب اهل الاختراع والابداع فهم الذين يقولون ان الفاعل هو الذي يبدع الموجود بجملته ، ويخترعه اختراعاً ، وانه ليس من شرط فعله وجود مادة فيها يفعل ، بل هو المخترع للكل ، وهذا هو الرأي المشهور عند المتكامين من اهل ملتنا ، ومن اهل ملة النصارى ، حتى لقد كان 'يحتى النحوي النصراني يعتقد انه ليس ههنا امكان الا في الفاعل فقط على ما حكى عنه ابو نصر في الموجودات المتغيرة .

وأما الاوساط التي بين هذين الرأيين فيشبه ان ترجع الى رأيين ، ينقسم احدهما الى اثنين ، فتكون ثلاثة . والذي يشمل هذه الآراء الثلاثة انهم يضعون الكون تغيرًا في الجوهر ، وانه ليس يتكون عندهم شيء من لا شيء ، اعني انه لا بد في الكون عندهم من موضوع ، وان المتكون الما يجدث عن ما هو من جنسه بالصورة .

فالرأي الواحد منها هو رأي من يرى ان الفاعل هو الذي يخترع الصورة ويبدعها ، ويثبتها في الهيولى .

وهؤلا. منهم من يرى ان الفاءل الذي بهذه الصفة ليس هو في هيولى اصلاً ، وهو الذي يسمونه واهب الصور . وابن سينا من هؤلا. .

ومنهم من يرى ان الفاعل الذي بهذه الصفة يوجد بجالتين ، اما مفارقاً للهيولى ، واما غير مفارق . فالفير مفارق عندهم مثل النار تغمل نارًا ، والانسان يولد انساناً . والمفارق هو المولد للحيوان والنبات الذي لا يوجد عن حيوان مثله ، ولا عن بزر مثله . وهذا هو مذهب تأمسطيوس ، ولعله مذهب ابي نصر ، فيا يظهر من قوله في الفلسفتين ، وان كان شك في ادخال هذا الفاعل في الحيوان المتناسل .

واما المذهب الثالث فهو الذي اخذناه عن ارسطو ، وهو ان الفاعل

انما يفعل المركب من المادة والصورة ، وذلك بان يجرك المادة ويغيرها، حتى يخرج ما فيها من القوة على الصورة الى الفعل. وهذا الرأي فيه شمه من رأي من يرى ان الفاعل انما يفعل اجتماعًا وانتظامًا للاشياء. المتفرقة ، وهو مذهب ابندقليس . وقد كنا أغفلنا هذا المذهب في الفاعل ، عند ذكر مذاهب الناس . الا أن الفاعل عند أرسطو لس هو جامع بين شيئين بالحقيقة ، واغا هو مخرج ما بالقوة الى الفعل ، فكأنه جامع بين القوة والفعل ، اعنى الهيولى والصورة ، من جهة اخراج القوة الى الفعل ، من غير أن يبطل الموضوع القابل للقوة . فيصير حينئذ في المركب شبئان متعددان ، وهو المادة والصورة . وهو يشه الاختراع ايضاً من جهة انه يصير ما كان بالقوة الى الفعل ، ويفارق الاختراع بانه ليس يأتي بالصورة من لا صورة . وكذلك فيه شي. من الكمون . وكل من قال بالاختراع ، او الكمون ، او الجمع والتفريق ، فاغا اتموا هذا المعنى فوقفوا دونه . فمعنى قول ارسطو ان المواطئ يكون من المواطئ ، او قريب من المواطئ ، ليس معناه ان المواطئ يفعل بذاته وصورته صورة المواطئ له ، واغا معناه انه يخرج صورة المواطئ له من القوة الى الفعل . وليس هو فاعل بان يورد على الهيولى شيئًا من خارج ، او شيئًا هو خارجًا عنها . والحال في الجوهر في ذلك هو كالحال في ساثر الاعراض ، فانه ليس يورد الحار على الجسم المستحر حرارة من خارج ، وانا يصير الحار بالقوة حارًا بالفعل...

والذي يعتمده السطو ، في ان الفاعل ليس يخترع الصورة ، هو انه لو اخترعها اكان شيء من لا شيء . ولذلك ليس للصورة عنده كون ولا فساد الا بالعرض ، اعني من قبل كون المركب وفساده . وهذا الاصل هو الذي ، اذا لزمه الانسان عند توفية النظر في هذه

الاشياء ، ولم يغفله ، لم يعرض له فيها شيء من هذه الاغاليط . فتوهم اختراع الصور هو الذي صرِّر من صرِّر الى القول بالصور ، والى القول بواهب الصور . وافراط هذا التوهم هو الذي صيّر المتكلمين من اهل إلملل الشلاث الموجودة اليوم الى القول بانه يمكن ان يجدث شي. من لا شي. . وذلك انه ان جاز الاختراع على الصورة ، جاز الاختراع على الكل . ولما اعتقد المتكلمون من أهل ملتنا أن الفاعل الها يفعل بالاختراع والابداع من لا شيء ، ولم يعاينوا فما ههنا من الامور الفاعلة بعضها في بعض شيئاً بهذه الصفة ، قالوا ان ههنا فاعلًا واحدًا لجبيع الموجودات كلها ، هو المباشر لها من غير وسط ، وان فعل هذا الفاعل الواحد يتملق ، في آن واحد ، بافعال متضادة ومتفقة لا نهاية لها . فجحدوا ان تكون النار تحرق ، والما. يروي ، والحبر يشبع . قالوا : لان هذه الاشياء تحتاج الى مبدع ومحترع ، والجسم لا يبدع الجسم ؛ ولا يخترع في الجسم حالًا من احواله . حتى قالوا : ان تحريك الأنسان الحجر بالاعتماد عليه ، والدفع له ، ليس هو الدافع ، لكن ذلك الفاعل هو المخترع للحركة ، فان الاعتاد على الحجر لا يخترع منه حركة لم تكن . وجعدوا لمكان هذا وجود القوة. والخطأ في هذا كله لائح لمن كان له بعض ارتياض في هذا العلم ، اي العلم الألهي.

. (تفسير ما بعد الطبيعة : ص ١٤٩٧ – ١٥٠٤).

#### الذات والصفات

ومن البدع التي حدثت. . . السؤال عن الصفات هل هي الذات ام زائدة على الذات ، أي هل هي صفة نفسية او صفة معنوية . وأعني

بالنفسية التي توصف بها الذات لنفسُّها ، لا لقيام معنى فيها زائد على الذات ، مثل قولنا واحد وقديم . والمعنوية التي توصف بها الذات لمعنى قائم فيها . فان الاشعرية يقولُون ان هذه الصفات هي صفات معنوية ، وهي صفات زائدة على الذات . فيقولون انه عالم بعلم زائد على ذاته ، وحي بجياة زائدة على ذاته ، كالحال في الشاهد . ويازمهم على هذا ان يكون الخالق جسماً ، لانه يكون هنالك صفة وموصوف ، وحامل ومحمول. وهذه هي حال الجيم . وذلك ان الذات لا بد أن يقولوا أنها قائمة بذاتها ، والصفات قائمة بها ، أو يقولوا ان كل واحد منها قائم بنفسه ، فالآلهة كثيرة. وهذا قول النصارى الذين زعموا أن الاقانيم ثلاثة أقانيم ، الوجود والحياة والعلم — وقد قال تعالى في هذا : « لقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة . » — وأن احدهما قائم بذاته ، والآخر قائم بالقائم بذاته . فقد اوجبوا أن يكون جوهرًا وعرضًا ، لان الجوهر هو القائم بذاته ، والعرض هو القائم بغيره ، والمؤلف من جوهر وعرض جسم ضرورة<sup>(۱</sup>.

ا في ثالوث النصارى اثنان : العقيدة الايمانية والمحاولات العقلية لشرح هذه العقدة.

اما العقيدة الايمانية ، كما جاءت في كتب الوحي ، فهي هذه: الله واحد ، وهو آب وابن وروح قدس . وهذه حقيقة نـفوق ادراك العقل البشري.

اما الشروح العقلية للعقيدة فهي محاولات غايتها تقريب العقيدة الى الافهام ٬ على نحور يسلم معه الوحي ويرى العقل ما يستطيع ان يراه.

وانه لشرح فاسد ما اتى به ابن رشد آو رواه : ليست الاقانيم الثلاثة الوجود والحياة والعلم ٬ وليس احدها قائمًا في الاخر كعرض في جوهر !

اما بين الشروح التي تـتلاءم والوحي ، فاليك ما نؤثر :

ان لله—اذا نظرنا اليه في ذاته ٬ قبل اي خلق — صفات مطلقة ٬ كالحياة والقداسة ٬ مثلًا.وان فيه ايضًا اضافات ٬ هي الأقانيم الثلاثة ٬ الاب والابن والروح القدس. ولكن ما حقيقة هذه الاقانيم ٬ وما علاقتها بالذات ?

وكذلك قول المعتزلة في هذا الجواب ان الذات والصفات شيء واحد هو امر بعيد من المعارف الأول ، بل يظن انه مضاد لها وذلك انه يظن ان من المعارف الاول ان العلم يجب ان يكون غير العالم ، وانه ليس يجوز ان يكون العلم هو العالم ، الا لو جاز ان يكون احد المضافين قرينة ، مثل ان يكون الاب والابن معنى واحدًا بعينه . فهذا تعليم بعيد عن افهام الجمهور ، والتصريح به بدعة ، وهو ان يضلل الجمهور أحرى منه ان يوشدهم . وليس عند المعتزلة برهان على وجوب

اليك الجواب في عرض شامل:

ان الله روح.

من اخص قوى الروح العقل والإرادة ، ومن اخص افعاله المعرفة والحب . حين يعرف الانسان شيئًا ، تتكون لديه فكرة عن هذا الشيء ، يجسمها عادةً فى كلمة.

وحين عرف الله نفسه ، تكونت لديه فكرة عن طبيعته ، مطابقة للاصل كل المطالقة.

هذه الفكرة هي ما دعاه الكتاب صورة الآب ٬ وكلمة الاب ٬ وابن الاب. هي صورته ٬ لانها مثل له ٬ وهي كلمته ٬ لانها تعبير كامل عنه ٬ وهي ابنه لانها ولادة عقلية عنه.

عرف الله نفسه في صورته، او كلمته – في ابنه – فاحب نفسه فيه. هذا الحب المنبثق عن هذه المعرفة هو ما دعاه الكتاب هبة الآب، او روحه القدس. هو هبته، لان الحب عطاء، وهو روحه لان الحب هبة روح لمحبوب.

الآب والابن والروح القدس ثبلاثة في آله واحد.

الله آب ؛ لانه – بفعل عقلي يشبه الولادة – انبثق عنه الابن . والابن ابن ؛ لانه عن الاب صدر. اما الروح القدس فهو حب الاب والابن .

الابوة في الله لا تزيد شيئًا على طبيعة الله ؟ لاخا محض اضافة . والبنوة في الله اضافة ايضًا ؟ لا تزيد شيئًا . ومثلها حب الاب والابن ؟ او الروح القدس . الاب والابن والروح القدس اضافات في طبيعة الله ؟ والاضافات لا تؤثر في نفس الطبيعة ؟ ولا تحدث كثرة او تركيبًا . لهذا يظل الله واحدًا بسيطًا ؟ لان الطبيعة واحدة بسيطة ؟ رغم تثليث الاضافات ؟ او الاقانيم .

هذا في الأول سبحانه ، اذ ليس عندهم برهان ، ولا عند المتكلمين ، على نفي الجسمية عنه اذ نفي الجسمية عندهم عنه انبنى على وجوب الحدوث للجسم ، عا هو جسم ، وقد بيّنا في صدر هذا الكتاب انه ليس عندهم برهان على ذلك ، وان الذين عندهم برهان على ذلك هم العلما . . . . واذا كان هذا هكذا ، فاذًا الذي ينبغي ان يعلم الجمهور من أمر هذه الصفات هو ما صرح به الشرع فقط ، وهو الاعتراف بوجودها ، دون تفصيل الامر فيها هذا التفصيل ، فانه ليس يمكن ان يحصل عند الجمهور في هذا يقين اصلاً واعني همنا بالجمهور كل من لم يعن بالصنائع البرهانية . وسوا . كان قد حصلت له صناعة الكلام ، او لم تحصل له ، فانه ليس في قوة صناعة الكلام الوقوف على هذا القدر من المعرفة ، اذ اغنى مراتب صناعة الكلام ان يكون حكمة جدلية ، لا برهانية ، وليس في قوة صناعة الكلام ان يكون حكمة جدلية ، لا برهانية ، وليس في قوة صناعة الكلام ان يكون حكمة جدلية ، لا برهانية ، وليس في قوة صناعة الكلام ان يكون حكمة جدلية ، لا برهانية ، وليس في قوة صناعة الحدل الوقوف على الحق في هذا .

(مناهج الادلة : ص ٥٨ – ٥٩ )ُ

## علم الله

#### و - العلم القديم

أدام الله عزكم ، وأبقى بركتكم ، وحجب عيون النوائب عنكم . لما فقتم بجودة ذهنكم ، وكريم طبعكم ، كثيرًا بمن يتعاطي هذه العلوم ، وانتهى نظركم السديد الى ان وقفتم على الشك العارض في علم القديم ، سبحانه ، مع كونه متعلقاً بالاشياء المحدثة ، وجب علينا ، لمكان الحق ، ولمكان ازالة هذه الشبهة عنكم ، ان نحل هذا الشك ، بعد ان نقول في تقريره ، فانه من لم يعرف الربط لم يقدر على الحل . والشك يازم هكذا : ان كانت هذه كلها في علم الله سبحانه قبل ان

تکون ، فھل ھی فی حال کونہا فی علمه کما کانت فیہ قبل کونہا ، أم هي في علمه في حال وجودها على غير ما كانت عليه في علمه قبل ان توجد. فان قلنا انها في علم الله ، في حال وجودها ، على غير ما كانت عليه في علمه قبل ان توجد ، لزم ان يكون العلم القديم متغيرًا ، وان يكون ، اذا خرجت من العدم الى الوجود ، قد حدث هنالك علم زائد . وذلك مستحيل على العلم القديم . وان قلنا ان العلم بها واحد في الحالتين ، قيل فهل هي في نفسها ، اعني الموجودات الحادثة ، قبل ان توجد كما هي حين وجدت ? فسيجب ان يقال : ليست في نفسها ، قبل ان توجد ، كما هي حين وجدت ، والا كان الموجود والمعدوم واحدًا.فاذا سلم الخصم هذا ، قيل له : افليس العلم الحقيقي هُو معرفة الوجود على ما هو عليه ? فاذا قال نعم ؛ قيل : فيجب على هذا ، اذا اختلف الشيء في نفسه، ان يكون العلم به يختلف ، والا فقد علم على غير ما هو عليه. فاذًا يجب احد امرين : اما ان يختلف العلم القديم في نفسه ، او تكون الحادثات غير معلومة له ، وكلا الأمرين مستحيل عليه سبحانه . ويؤكد هذا الشك ما يظهر من حال الانسان ، اعنى من تعلق علمه بالاشياء المعدومة على تقدير الوجود ، وتعلق علمه بها اذا وجدت، فانه من البين بنفسه ان العلمين متغايران، والا كان جاهلًا بوجودها في الوقت الذي وجدت فيه. وليس ينجي من هذا ما جرت به عادة المتكلمين في الجواب عن هذا بأنه تعالى يعلم الاشياء، قبل كونها ، على ما تكون عليه، في حين كونها ، من زمان ومكان ، وغير ذلك من الصفات المختصة بموجود موجود ، فانه يقال لهم : فاذا وجدت ، فهل حدث هنالك تغير ، او لم يجدث ، وهو خروج الشيء من العدم الى الوجود ? فان قالوا لم يحدث ، فقد كابروا . وان قالوا حدث هنالك تغير ، قيل لهم فهل حدوث هذا التغير معلوم للعلم القديم ، ام لا ? فيازم الشك المتقدم.وبالجملة فيعسر ان يتصور

ان العلم بالشيء، قبل ان يوجد، والعلم به بعد ان وجد، علم واحد بعينه. فهذا هو تقرير هذا الشك على ابلغ ما يمكن ان يقرر به ، على ما فاوضناكم فيه . وحل هذا الشك يُستدعي كلامًا طويلًا . الا انا ههنا نقصد للنكتة التي بها ينحل . وقد رام ابو حامد حل هذا الشك ، في كتابه الموسوم بالتهافت ، بشيء ليس فيه مقنع . وذلك انه قال قولًا معنـــاه هذا : وهو انه زعم ان العلم والمعلوم من المضاف ، وكما انه قد يتغير احد المضافين ولا يتغير المضاف الآخر في نفسه ، كذاك يشبه ان يعرض للاشياء في علم الله سبحانه ، اعني ان تتغير في انفسها ، ولا يتغير علمه سبحانه بهما . ومثال ذلك في المضاف انه قد تكون الاسطوانة الواحدة عنة زيد ، ثم تعود يسرته ، وزيد بعـــد لم يتنير في نفسه ، وليس بصادق ، فان الاضافة قد تغيرت في نفسها ، وذلك ان الاضافة التي كانت يمنة قد عادت يسرة ، وانما الذي لم يتغير هو موضوع الاضافة ، اعني الحامل لها ، الذي هو زيد.واذا كان ذلك كذلك ، وكان العلم هو نفس الاضافة ، فقد يجب ان تنغير عند تغير المعلوم ، كما تتغير اضافة الاسطوانة الى زيد عند تغيرها ، وذلك اذا عادت يسرة بعد ان كانت يمنة . والذي ينحل به هذا الشك عندنا هو ان يعرف الحال في العلم القديم مع الموجود خلاف الحال في العلم المحدث مع الموجود . وذلك ان وجود الموجود هو علة وسبب لعامنا ، والعلم القديم هو علة وسبب للموجود. فلو كان ، اذًا وجد الموجود بعد ان لم يوجد ، حدث في العلم القديم علم زائد ، كما يحدث ذلك في العلم المحدث ، للزم ان يكون العلم القديم معاولًا للموجود لا علة له . فاذًا واجب ان لا يحدث هنالك تغير ، كما يجدث في العلم المحدث . وإنما اتى هذا الفلط من قياس العلم القديم على العلم المحدث ، وهو قياس الغائب على الشاهد ، وقد عرف فساد هذا القياس . وكما

انه لا يحدث في الفاعل تغير ، عند وجود مفعوله ، اعني تغيرًا لم يكن قبل ذلك ، كذلك لا يحدث في العلم القديم سبحانه تغير عند حدوث معلومه عنه . فاذًا قد انحل الشُّك ، ولم يازمنا انه اذا لم يحدث هنالك تغير ، اعنى في العلم القديم ، فليس يعلم الموجود في حين حدوثه على ما هو عليه ، وانما لزم ان لا يعلمه بعلم محدث ، الا بعلم قديم ، لان حدوث التغير في العلم عند تغير الموجود انما هو شرط في العلم المعلول عن الموجود ، وهو العلم المحدث . فاذًا العلم القديم الما يتعلق بالموجود على صفة غير الصفة التي يتعلق بها العلم المحدث ، لا انه غير متعلق اصلًا ، كما حكي عن الفلاسفة انهم يقولون ، لموضع هذا الشك ، انه سبحانه لا يعلم الجزئيات . وليس الامركا توهم عليهم ، بل يرون انه لا يعلم الجزئيات بالعلم المحدث ، الذي من شرطه الحدوث مجدوثها ، اذ كان علة لها لا معلولًا عنها ، كالحال في العلم المحدث . وهذا هو غاية التنزيه الذي يجب أن يعترف به ، فأنه قد أضطر البرهان إلى أنه عالم بالأشياء ، لان صدورها عنه الها هو من جهة انه عالم ، لا من جهة انه موجود فقط ، او موجود بصنة كذا ، بل من جهة انه عالم كما قال تعالى : « الا يعلم من خلق وهو اللطيف الخبير ? » وقد اضطر البرهان الى انه غير عالم بها بعلم هو على صفة العلم المحدث. فواجب ان يكون هنالك للموجودات علم آخر ، لا يحتيف ، وهو العلم القديم سبحانه . وكيف يمكن ان يتصور ان المشائين من الحكماء يرون ان العلم القديم لا يحيط بالجزئيات ، وهم يرون انه سبب الانذارات في المنامات والوحى ، وغير ذلك من انواع الالهامات ? فهذا ما ظهر لنا في وجه حل هذا الشك ، وهو امر لا مرية فيه ، ولا شك . والله الموفق للصواب والمرشد للحق ، والسلام عليك ورحمة الله وبركاته.

(رساله الى صديق ذكرها ابن رشد في كتاب فصل المقال )

#### ٧ - علم الله

والحق انه – اي الله – من قبل انه يعلم ذاته فقط ، يعلم الموجودات بالوجود الذي هو علة في وجودهـا . مثال ذلك من يعلم حرارة النار فقط ، فانه لا يقال فيه انه لس له بطبيعة الحرارة ، الموجودة في الاشياء الحارّة ، علم . بل هذا هو الذي يعلم طبيعة الحرارة ، بما هي حرارة . وكذلك الاول سبحانه هو الذي يعلم طبيعة الموجود بما هو موجود باطلاق ، الذي هو ذاته . فلذلك كان اسم العلم مقولًا على عامه سبحانه وعلمنا باشتراك الاسم ، وذلك ان علمه هو سبب الموجود، والموجود سبب لعلمنا . فعلمهُ سبحانهُ لا يتصف لا بالكلي ، ولا بالجزئي ، لان الذي علمه كلي فهو عالم للجزئيات التي هي بالفعل بالقوة ، فعلمه ضرورة هو علم بالقوة ، اذ كان الكلي انما هو علم للامور الجزئية . واذا كان الكلي هو علم بالقوة ، ولا قوة في علمه سبحانه ، فعلمه ليس بكلي. وابين من ذلك الَّا يُحَونُ عَلَمُهُ جَزِّئِياً ، لأن الجِزئياتُ لا نهايةً لها ، ولا يُحصُّرُها ِ علم . فهو سبحانه لا يتصف بالعلم الذي فينا ، ولا بالجهل الذي هو مقابله ، كما لا يتصف بها ما شأنه الا يوجد فيه واحد منها . فقد تبين اذًا وجود موجود عالم لا يتصف بالعلم الذي فينا ، ولا بالجهل الذي فينا ، ولا يغاير وجوده علمه.

(نفسير ما بعد الطبيعة : ص ١٧٠٧ – ١٧٠٨)

# المعجزة

و - هل المعجز البراني علامة الرسول ?

متى سلّمنا أن الرسالة موجودة ، والمعجز موجود ، فمن أين يصح لنا أن من ظهر على يديه المعجز فهو رسول ? وذلك أن هذا الحكم ليس يمكن أن يؤخذ من السمع ، إذ السمع لا يثبت من قبل هذا

الاصل ، فيكون من باب تصحيح الشيء بنفسه ، وذلك فاسد ولا سبيل الى أن يدَّعي صحة هذه المقدمة بالتجربة والعادة ، إلا اذا شوهدت المعجزات ظاهرة على أيدي الرسل ، أعني من يعترف بوجود رسالتهم ، ولم تشاهد على أيدي غيرهم ، فتكون حيننذ علامة قاطعة على تمييز من هو رسول من عند الله ممن اليس برسول ، أعنى بين من دعواه صادقة وبين من دعواه كاذبة . . . وليس يصح هذا إلا ان يكون المعجز يدل على الرسالة نفسها ، وعلى المرسل . وليس في قوة العقل العجيب الخارق للعوائد ، الذي يرى الجميع انه إلهي ، أن يدل على وجود الرسالة دلالة قاطعة إلا من جهة ما يعتقد أن من ظهرت عليه أمثال هذه الاشاء فهو فاضل ، والفاضل لا يكذب . بل الها يدل على أن هذا رسول ، اذا سلم أن الرسالة أمر موجود ، وأنه ليس يظهر هذا الخارق على يدي أحد مِن الفاضلين ، الا على يد رسول . وانما كان المعجز ليس يدل على الرسالة ، لانه للس يدرك المقل ارتباطاً بمنهها ، الا أن يعترف أن المعجز فعل من أفعال الرسالة ، كالابراء الذي هو فعل من أفعال الطب . فانه من ظهر منه فعل الابراء دل على وجود الطب ، وان ذلك طبيب. فهذا أَحد ما في هذا الاستدلال من الوهن . وأيضاً فاذا اعترفنا بوجود الرسالة. . . وجُعلنا المعجزة دالة على صدق الشخص المدعى الرسالة ، وجب ضرورة أن لا تكون دلالتها لازمة لمن يجوّز أن المعجز قد يظهر على يدي غير رسول ، على ما يفعله المتكلمون ، لانهم كيوزون ظهورها على يدي الساح ، وعلى يدي الولي . وأما ما يشترطونه لمكان هذا من ان المعجز انما يدل على الرسالة بمقارنة دعوى الرسالة له ، وانه لو ادعى الرسالة من شأنه ان يظهر على يديه بمن ليس برسول لم يظهر ، فدءوى ليس عليها دليل. فان هذا غير معلوم لا بالسمع ، ولا بالعقل ، أعنى انه اذا ادعى من يظهر على يديه دعوى كاذبة انه لا يظهر على يديه

المعجز . لكن ، كما قلنا ، لما كان لا يظهر من الممتنع انها لا تظهر الا على يدي الفاضلين ، الذين يعني الله بهم ، وهؤلًا. اذا كذبوا ليسوا فاضلين ، فليس يظهر على أيديهم المعجز . لكن ما في هذا المعنى من الاقناع لا يوجد فيمن يجوّز ظهورها على ايدي إلساح ، فأن الساحر ليس بفاصل . فهذا ما في هذه الطريقة من الضعف . ولهذا رأى بعض الناس أن الاحفظ لهذا الوضع أن يعتقد أنه ليس تظهر الخوارق الاعلى يدي الانبياء ، وان السحر هو تخيل ولا قلب عين . ومن هؤلا. من انكر ، لمكان هذا المعني ، الكوامات . وانت تتدين من حال الشارع، صلى الله عليه وسلم ، أنه لم يدعُ أحدًا من الناس ، ولا أمة من الأمم ، الى الايمان برسالته ، وبما جاء به ، بان قدّم على يدي دعواه خارقاً من خوارق الافعال ، مثل قلب عين من الاعيان إلى عين اخرى . وما ظهر على يديه ، صلى الله عليه وسلم ، من الكرامات الخوارق ، فانما ظهرت في اثناء احواله ، من غير ان يتحدى بها . وقد يدلك على هذا قوله تعالى: « وقالوا لن نؤمِنَ اك ، حتى تفجُرَ لنا من الارض ينبوعًا » ، الى قوله: « قلُّ سنحان ربي ، هل كنتُ الا بشرًا رسولا ؟ »

(مناهج الادلة : ص ٩٥ – ٩٧)

#### ٣ – المعجزات من مبادئ الشرع

اما الكلام في المعجزات فليس فيه للقدما. من الفلاسفة قول > لان هذه كانت عندهم من الاشياء التي لا يجب ان يتعرض للفحص عنها > وتجمل مسائل > فانها مبادئ الشرائع > والفاحص عنها > والمشكك فيها > يحتاج الى عقوبة عندهم > مثل من يفحص عن سائر مبادئ الشرائع عامة > مثل هل الله موجود > وهل السعادة موجودة > وهل الفضائل موجودة. وانه لا يشك في وجودها > وان كيفية وجودها هو امر الهي

معجز عن ادراك العقول الانسانية . والعلة في ذاك ان هذه هي مبادئ الاعمال التي يكون بها الانسان فاضلاً ، ولا سبيل الى حصول العلم الا بعد حصول الفضيلة . فوجب الا يتعرض للفحص عن المبادئ ، التي توجب الفضيلة ، قبل حصول الفضيلة . واذا كانت الصنائع العلمية لا تتم الا باوضاع ومصادرات ، يتسلمها المعلم اولاً ، فاحرى ان يكون ذلك في الامور العملية.

واما ما حكاه (افي اثبات ذلك عن الفلاسفة فهو قول لا اعلم احدًا قال به الا ابن سينا . واذا صح الوجود ، وامكن ان يتغير جسم عما ليس بجسم ، ولا قوة في جسم ، تغير استحالة ، فان ما اعطي من ذلك السب بمكن ، وليس كل ما كان بمكناً في طبيعته يقدر الانسان ان يغمله . فان الممكن في حق الانسان معلوم ، واكثر الممكنات في انفسها بمتنعة عليه . فيكون تصديق النبي ان يأتي بخارق هو ممتنع على الانسان ، مكن في نفسه . وليس يحتاج في ذلك ان نضع ان الامور الممتنعة في المقل بمكن في حق الانسان .

واذا تأملت المعجزات التي صح وجودها ، وجدتها من هذا الجنس. وأبينها في ذلك كتاب الله العزيز ، الذي لم يكن كونه خارقاً من طريق السماع ، كانقلاب العصاحية ، والها ثبت كونه معجزاً بطريق الحس والاعتبار لكل انسان وجد ، ويوجد الى يوم القيامة . وبهذا فاقت هذه المعجزة سائر المعجزات.

فليكتف بهذا من لم يقنع بالسكوت عن هذه المسألة ، وليعرف ان طريق الخواص في تصديق الانبياء طريق آخر ، قد نبه عليه ابو حامد في غير ما موضع ، وهو الفعل الصادر عن الصفة التي بها سمي النبي نبياً ،

<sup>1)</sup> الغزالي

الذي هو الاعلام بالنيوب ، ووضع الشرائع الموافقة للحق ، والمفيدة من الاعمال ما فيه سعادة جميع الخلق.

واما ما حكاه في الرؤيا عن الفلاسفة ، فلا اعلم احدًا قال به من القدماء الا ابن سينا والذي يقول به القدماء ، من امر الوحي والرؤيا ، انما هو عن الله تبارك وتعالى ، بتوسط موجود روحاني ليس بجسم ، وهو واهب العقل الانساني عندهم ، وهو الذي يسميه الحدث منهم العقل الفعال ، ويسمى في الشريعة ملكاً.

( تَمَافَت النَّهَافَت : ص ١٤٥ – ١٦٥ )

#### الفضاء والغدر

هذه المسألة من اعوص المسائل الشرعية . وذلك انه اذا تؤملت دلائل السمع في ذلك وجدت متعارضة ، وكذلك حجج العقول.

اما تعارض ادلة السمع في ذلك فوجود في الكتاب والسنة . اما في الكتاب فانه تلفى فيه آيات كثيرة تدل بعمومها على ان كل شيء بقدر ، وان الانسان مجبور على افعاله ، وتلفى فيه آيات كثيرة تدل على ان للانسان اكتساباً بفعله ، وانه ليس مجبورًا على أفعاله .

اما الآيات التي تدل على ان الامور كلما ضرورية ، وانه قد سبق القدر ، فمنها قوله تعالى : « أنا كلَّ شيء خلقناه بقدر » وقوله : « وكلّ شيء عنده بمقدار . » وقوله : « ما اصاب من مصية في الارض ، ولا في كتاب ، من قبل أن نهزأها ، أن ذلك على الله يسرد . » الى غير ذلك من الآيات التي تتضمن هذا المعنى .

واما الآيات التي تدل على ان للانسان اكتسابًا ، على ان الامور في انفسها مكنة لا واجبة ، فمثل قوله تعالى : « أَوْيُوبْقُهِنَّ بَمَا كَسبوا ، وَيَعْفُ عَن كَثَيْرِ » وقوله تعالى : « ذلك بما كسبت ايديكم. » وقوله تعالى : « فالما كسبت > وعليها ما كسبت > وعليها ما اكتسبت » وقوله : « فاما ما كسبت > وعليها ما اكتسبت » وقوله : « واما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى . » وربما ظهر في الآية الواحدة التعارض في هذا المهنى > مثل قوله تعالى : « او كما اصابتكم مصيبة قد اصبتم مثليها > قلتم أنى هذا > قل هو من عند انفسكم . » ثم قال في هذه المنزلة بعينها : « وما اصابكم > يوم التقى الجعان > فباذن الله . » ومثل ذلك قوله تعالى : « ما اصابك من سيئة فمن نفسك . » وقوله : « قل : كل من عند الله » .

وكذلك تلفى الاحاديث في هذا ايضاً متعارضة ، مثل قوله عليه الصلاة والسلام : كل مولود يولد على الفطرة ، فابواه يهودانه او ينصّرانه . ومثل قوله عليه السلام : خلقت هؤلاء للجنة وباعمال اهل الجنة يعملون ، وخلقت هؤلاء للنار وبأعمال اهل النار يعملون . فان الحديث الاول يدل على ان سبب الكفر انما هو المنشأ عليه ، وان الايمان سببه جبلة الانسان . والثاني يدل على ان المعصية والكفر هما مخلوقان لله ، وان العبد محبور عليها .

ولذلك افترق المسلمون في هذا المعنى الى فرقتين : فرقة اعتقدت ان اكتساب الانسان هو سبب المعصية والحسنة ، وان لمكان هذا ترتب عليه العقاب والثواب ، وهم المعتزلة ، وفرقة اعتقدت نقيض هذا ، وهو ان الانسان مجبور على افعاله ومقهور ، وهم الجبرية . واما الاشعرية فانهم راموا ان بأتوا بقول وسط بين القولين ، فقالوا ان للانسان كسبا وان المكتسب به والكسب مخلوقان لله تعالى . وهذا لا معنى له ا فانه اذا كان الاكتساب والمكتسب مخلوقين لله سبحانه ، فالعبد ولا بد مجبور على اكتسابه .

فهذا هو احد اسباب الاختلاف في هذه المسألة.

وللاختلاف ، كما قلنا ، سبب آخر سوى السمع ، وهو تعارض الادلة العقلية في هذه المسألة . وذلك انه اذا فرضنا أن الانسان موجد لافعاله ، وخالق لها ، وجب ان يكون ههنا افعال ليس تجري على مشيئة الله تعالى ولا اختباره ، فيكون ههنا خالق غير الله . قالوا : وقد اجمع المسلمون على انه لا خالق الإ الله سبحانه.وان فرضناه ايضاً غير مكتسب لافعاله ، وجبُّ ان يكون مجبورًا عليها ، فانه لا وسطُّ بين الجبر والاكتساب.واذا كان الانسان مجبورًا على افعاله ، فالتكليف هو من باب ما لا يطاق.واذا كلف الانسان ما لا يطاق ، لم يكن فرق بين تكليفه وتكليف الجاد ، لان الجاد ليس له استطاعة ، وكذلك الانسان ليس له فيا لا يطيق استطاعة. ولهذا صار الجمهور الى ان الاستطاعة شرط من شروط التكليف ، كالعقل سواء . ولهذا نجد ابا المعالى قد قال في النظامية ان للانسان اكتسابًا لافعاله ، واستطاعة على الفعل ، وبناه على امتناع تكليف ما لا يطاق ، لكن من غير الحبة التي منعته المعتزلة . واما قدماء الاشعرية فجوزوا تكليف ما لا يطاق ، هرباً من الاصل الذي من قبله نفته المعتزلة ، وهو كونه قبيحاً في العقل . وخالفهم المتأخرون منهم . وايضاً فانه اذا لم يكن الانسان اكتساب ، كان الامر بالاهبة لما يتوقع من الشرور لا معنى له . وكذلك الامر باجتلاب الخيرات. فتبطل الصنائع ايضاً كلما ، المقدود منها انها تجتلب الحيرات كصناعة الفلاحة ، وغير ذلك من الصنائع التي يطلب بها المنافع . وكذلك تبطل جميع الصنائع التي يقصد بها الحفظ ، ودفع المضار ، كصناعة الحرب ، والملاحة والطب ، وغير ذلك . وهذا كله خارج عما يعقله الأفسان.

فان قيل : فاذا كان الامر هكذا ، فكيف يجمع بين هذا

النعارض الذي يوجد في المسموع نفسه ، وفي المعقول نفسه ? قلنا : الظَّاهر من مقصد الشرع ايس هو تفريق هذين الاعتقادين ، واغا قصده الجمع بينها ، على التوسط الذي هو الحق في هذه المسألة . وذلك انه يظهر ان الله تبارك وتعالى قد خلق لنا قوى نقدر بها ان نكتسب اشياء هي اضداد . لكن لما كان الاكتساب لتلك الاشياء ليس يتم لنا الا بمواتاة الاسباب التي سخرها الله لنا من خارج ، وزوال العوائق عنها ، كانت الافعال المنسوبة الينا تتم بالامرين جميعاً . واذا كان كذلك ، فالافعال المنسوبة الينا ايضاً يتم فعلها باراداتنا وموافقة الافعال التي من خارج لها ، وهي المعبر عنها بقدر الله . وهذه الاسباب التي سَخرها الله من خارج ليست هي متمة للافعال التي نزوم فعلها ، او عائقة عنها فقط ، بل وهي السبب في ان زيد أحد المتقابلين . فان الارادة انما هي شوق يحدث لنا عن تخيل ما ، او تصديق بشي. . وهذا التصديق ليس هو لاختيارنا ، بل هو شيء يعرض لنا عن الامور التي من خارج . مثال ذلك أنه أذا ورد علينا أمر مشتهى من خارج اشتهيناه بالضرورة من غير اختيار ، فتحركنا اليه . وكذلك اذا طرأ علينا امر مهروب عنه من خارج ، كرهناه باضطرار فهربنا منه . واذا كان هكذا ، فارادتنا محفوظة بالامور التي من خارج ، ومربوطة بها . والى هذا الاشارة بقوله تعالى : « له مُعقّبات من بين يديه ومن خلفه يجفظونه من أمر الله ». ولما كانت الاسباب التي من خارج تجري على نظام محدود ، وترتيب منضود ، لا تخلُّ في ذلك ، بجسب ما قدرها بارئها عليه ، وكانت ارادتنا موافعالنا لا تتم ولا توجد بالجملة الا بموافقة الاسباب التي من خارج ، فواجب ان تحرن افعالنا تجري على نظام محدود ، اعني انها توجد في اوقات محدودة ، ومقدار محدود . وانا كان ذلك واجباً لان افعالنا تكون مسببة عن تلك الاسباب التي من خارج، وكل مسبب

يكون عن اسباب محدودة مقدرة ، فهو ضرورة محدود مقدر . وليس يلفى هذا الارتباط بين افعالنا والاسباب التي من خارج فقط ، بل وبينها وبين الاسباب التي خلقها الله تعالى في داخل ابداننا . والنظام المحدود الذي في الاسباب الداخلة والخارجة ، اعنى التي لا نخل ُ ، هو القضا. والقدر الذي كتبه الله تمالى على عباده ، وهو اللوح المحفوظ . وعلم الله تعالى بهذه الاسباب ، وبما يلزم عنها ، هو العلة في وجود هذه الاسباب . ولذلك كانت هذه الإسباب لا يحيط بمرفتها الا الله وحده . ولذلك كان هو العالم بالغيب وحده ، وعلى الحقيقة ، كما قال تعالى : « قال لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله . » وانمــا كانت معرفة الاسباب هي العلم بالغيب ، لان الغيب هو معرَّفة وجود الموجود في المستقبل ، او لا وجوده . ولما كان ترتيب الاسباب ونظامها هو الذي يقتضي وجود الثبي. في وقت ما او عدمه في ذلك الوقت ، وجب ان يكون العلم باسباب شي، ما هو العلم يوجود ذلك الشيء وعدمه في وقتٌ ما . والعلم بالاسباب على الاطلاق هو ألعلم ؟! يوجد منها ، او ما يعدم ، في وقت من اوقات جميع الزمان . فسبحان من احاط اختراعاً وعلماً بجميع اسباب جميع الموجودات. وهذه هي مفاتيح الغيب المعنيّة في قوله تعالى : « وعنده مفاتيح الغيب ، لا يعلمها الا هو . . .»

واذا كان هذا كله ، كما وصفنا ، فقد تبين لك كيف لنا اكتساب ، وكيف جميع مكتسباتنا بقضا، وبقدر سابق . وهذا الجمع هو الذي قصده الشرع بتلك الآيات العامة ، والاحاديث التي يظن بها التعارض ، وهي اذا خصصت عموماتها بهذا المعنى انتفى عنها التعارض . وبهذا أيضاً تنحل جميع الشكوك التي قيلت في ذلك ، اعني الحجج المتعارضة العقلية ، اعني ان كون الاشياء الموجودة عن ارادتنا يتم وجودها بالامرين جميعاً ، اعني بارادتنا والاسباب التي من خارج . فاذا نسبَت الافعال الى واحد

من هذين على الاطلاق ، لحقت الشكوك المتقدمة .

فان قيل : هذا جواب حسن يوافق الثمرع فيه العقل ، لكن هذا القول هو مبني على ان ههنا اسباباً فاعلة لمسببات مفعولة ، والمسلمون قد اتفقُوا على أن لا فاعل الا الله . قلنا : ما اتفقُوا عليه صحيح ، ولكن على هذا جوابان . احدهما ان الذي يمكن ان يفهم من هذا القول هو احد امرين . اما انه لا فاعل الا الله تبارك وتعالى ، وان ما سواه من الاسباب التي يسخرها ليست تسمى فاعلة إلا مجازًا ، اذ كان وجودها انما هو به ، وهو الذي صيرها موجودة اسباباً ، بل هو الذي يحفظ وجودها في كونها فاعلة ، ويحفظ مغمولاتها بعد فعلها ، ويخترع جواهرها عند اقتران الاسباب بها ، وكذاك يحفظها هو في نفسها ، ولولا الحفظ الالهي لها ، لما وجدت زماناً مشارًا اليه ، اعني لما وجدت في اقل زمان يمكن أن يدرك أنه زمان . وأبو حامد يقول أن مثال من يشرك سبباً من الاسباب مع الله تعالى ، في اسم الفاعل والفعل ، مثال من يشرك في فعل الكتابة القلم مع الكاتب ، اعني ان يقول ان القلم كاتب ، وان الانسان كاتب ، اي كما ان اسم الكتابة مقول باشتراك الاسم عليها ، اعنى أنها معنيان لا يشتركان الا في اللفظ فقط ، وهما في أنفسها في غاية التباين ، كذلك الامر في اسم الفاعل، اذا اطلن على الله تبارك وتعالى ، واذا اطلق على سائر الاسباب . ونحن نقول ان في هذا التمثيل تسامحاً ، وانما كان يكون النمشيل بيّناً ، لو كان الكاتب هو المخترع لجوهر القلم ، والحافظ له ، ما دام قلماً ، ثم الحافط للكتابة بعد الكتب ، والمخترع لها عند اقتران القلم بها ﴾ على ما سنبينه بعد من ان الله تعالى هو المخترع لجواهر جميع الاشياء ، التي تقترن بها اسبابها ، التي جرت العادة ان يقال انها اسباب لها . فهذا الوجه المفهوم من انه لا فاعل الا الله هو مفهوم يشهد له الحس والعقل والشرع . اما الحس والعقل

فانه يرى ان ههنا اشاء تتولد عنها اشاء، وان النظام الحارى في الموجودات انما هو من قبل امرين ، احدهما ما ركب الله فيها من الطبائع والنفوس ، الثاني من قبل ما احاط بها من الموجودات من خارج . واشهر هذه هي حركات الاجرام الساوية ، فانه يظهر أن اللبل والنهار والشمس والقمر وسائر النجوم مسخرات لنا ، وانه لمكان النظام والترتيب الذي جعله الحالق في حركاتها كان وجودنا ووجود ما ههنا محفوظاً بها ، حتى انه لو توهم ارتفاع واحد منها ، او توهم فی غیر موضوعه ، او علی غیر قدره ، او في غير السرعة التي جملها الله فيه ، لبطلت الموجودات التي على وجه الارض . وذلك بجسب ما جعل الله في طباعها من ذلك ، وجعل في طماع ما ههنا ان تتأثر عن تلك . وذلك ظاهر جدًا في الشمس والقمر، اءني تأثيرها فما ههنا . وذلك بين في المياه والرياح والامطار والبحار ، وبالحملة في الإجسام المحسوسة . واكثر ما يظهر ضرورة وجودها في حياة النبات ، وفي كثير من الحيوان ، بل في جميع الحيوان بأسره . وأيضاً فانه يظهر انه لولا القوى التي جعلها الله في اجسامنا من التغذي والاحساس ، لبطلت اجسامنا كها تجد جالينوس وساثر الحكما. يعترفون ُبِذَلِكَ ﴾ ويقولون لولا القوى التي جعلها الله في اجسام الحيوان مدبرة لها ﴾ لما امكن في اجسام الحيوان ان تبقى ساعة واحدة ، بعد ايجادها . ونحن نقول: انه لولا القوى التي في اجسام الحيوان والنبات ، والقوى الساريَّة في هذا العالم من حركات الاجرام السماوية ، لما امكن ان تبقى اصلًا ولا طرفة عين ، فسيحان اللطيف الخبير . . .

واما الجواب الئاني ، فانا نقول : ان الموجودات الحادثة منها ما هي جواهر واعيان ، ومنها ما هي حركات وسخونة وبرودة ، وبالجملة اعراض . فاما الجواهر والاعيان فليس يكون اختراعها الا عن الخالق سبحانة ، وما يقترن بها من الاسباب فاغا يؤثر في اعراض تلك الاعيان ، لا في

جواهرها . مثال ذلك ان المُنِيّ انما يفيد من المرأة ، او ً دم ِ الطَّمَّتُ ، حرارة فقط ، وأما خلقة الجنين ونفسه التي هي الحياة ، فانما المعطي لها الله تبارك وتعالى . وكذلك الفلّاح الما يفعل في الارض تخميرًا او اصلاحاً ويبذر فيها الحب . واما المعطى لخلقة السنبلة فهو الله تبارك وتعالى . فاذًا على هذا لا خالق الا الله تعالى ، اذ كانت المخلوقات في الحقيقة هي الجواهر . والى هذا المعنى اشار بقوله تعالى : « يا ابها الناس ، نُصْرِبَ مثلُ فاستمعوا له : ان الذين تدعونَ ، من دون الله ، لن يخلقوا ذباباً لو اجتمعوا له . وان يسلبهم الذباب شيئاً ، لا يستنقذوه منه . ضعف الطالب والمطاوب! » وهذا هو الذي رام ان يغالط فيه الكافر ابراهيم عليه السلام حين قال : أنا أحيى وأميت . فلما رأى ابراهيم عليه السلام انه لا يفهم هذا المعنى ، انتقل معه الى دليل قطعه به ، فقال : فان الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب . وبالجملة فاذا فهم الامر هكذا في الفاعل والخالق ، لم يعرض من ذلك تعارض لا في السمع ، ولا في العقل . ولذلك ما نرى ان اسم الحالق اخص بالله تعالى من اسم الفاعل ، لان اسم الحالق لا يشركه فيه المخلوق لا باستعارة قريبة ، ولا بعيدة ، اذ كان معنى الحالق هو المحترع للجواهر ، ولذلك قال تعالى : « والله خلقكم وما تعملون » . وينبغى ان تعلم ان من جحد كون الأسباب مؤثرة باذن الله في مسبباتها ، انه قد ابطل الحكمة، وابطل العلم . وذلك ان العلم هو معرفة الاشياء باسبابها ، والحكمة هى المعرفة بالاسباب الغائية . والقول بانكار الاسباب جملة قول غريب جدًا عن طباع الناس، والقول بنفي الاسباب في الشاهد ليس له سبيل الى اثبات سبّب فاعل في الغائب ، لان الحكم على الغائب من ذلك الها يكون من قبل الحكم بالشاهد . فهؤلا لا سبيل لهم الى معرفة الله تمالى ، اذ يازمهم أن لا يعترفوا بأن كل فعل له فاعل . وأذا كان

هذا هكذا ، فليس يمكن من اجماع المسلمين على انه لا فاعل الا الله سبحانه ان يفهم نفي وجود الفاعل بتة في الشاهد ، اذ من وجود الفاعل في الشاهد استدللنا على وجود الفاعل في الغائب ، لكن لما تقرر عندنا الفائب ، تبين لنا ، من قبل المعرفة بذاته ، ان كل ما سواه فليس فاعلًا الا بإذنه ، وعن مشيئته.

فقد تبين من هذا على اي وجه يوجد لنا اكتساب ، وان من قال بأحد الطرفين من هذه المسألة فهو مخطئ ، كالمعتزلة والجبرية . واما المتوسط الذي تروم الاشعرية ان تكون هي صاحبة الحق بوجوده فليس له وجود اصلا ، اذ لا يجعلون للانسان من اسم الاكتساب الا الفرق الذي يدركه الانسان بين حركة يده عن الرعشة ، وتحريك يده باختياره ، فانه لا معنى لاعترافهم بهذا الفرق ، اذا قالوا ان الحركتين ليستا من قبلنا ، لانه اذا لم تكن من قبلنا فليس لنا قدرة على الامتناع منها ، فنحن مضطرون . فقد استوت حركة الرعشة والحركة التي يسمونها ، كسبية في المعنى ، ولم يكن هنالك فرق الا في اللفظ فقط والاختلاف في اللفظ ليس يوجد حكماً في الذوات ، وهذا كله بيّن في نفسه .

#### تعليل الشر

ان قيل: فما الحاجة الى خلق صنف من المخلوقات يكونون بطباعهم مهيئين للضلال ، وهذا هو غاية الجور ? قيل ان الحكمة الالهية اقتضت ذلك ، وان الجور كان يكون في غير ذلك ، وذلك ان الطبيعة التي منها خلق الانسان ، والتركيب الذي ركب عليه ، اقتضى ان يكون بعض الناس ، وهم الاقل ، شرارًا بطباعهم ، وكذلك الاسباب المترتبة من خارج لهداية الناس لحقها ان تكون لعض الناس مضلة ، وان كانت

الأكثر مرشدة . فلم يكن بد ، بحسب ما تقتضيه الحكمة من احد امرين : اما ان لا يخلق الانواع التي وجد فيها الشر في الاقل ، والحار في الاكثر ، فيعدم الحير الاكثر بسبب الشر الاقل . واما ان يخلق هذه الانواع ، فيوجد فيها الحير الاكثر مع الشر الاقل ، ومعلوم بنفسه ان وجود الحير الاكثر مع الشر الاقل افضل من اعدام الحير الاكثر لمكان وجود الشر الاقل ، وهذا السر من الحكمة هو الذي خفي على الملائكة ، حين قال الله سبحانه ، حكاية عنهم ، حين اخبرهم انه جاعل في الارض خليفة يعني بني آدم ، قالوا : « اتجعل فيها من يفسد فيها ، ويسفك الدما ، ، ونحن فسبح بحمدك ؟ » ، الى قوله : « اني يفسد فيها ، ويسفك الدما ، ، ونحن فسبح بحمدك ؟ » ، الى قوله : « اني اعلم ما لا تعلمون . » يويد ان العلم ، الذي خفي عنهم ، هو انه اذا اعلم ما لا تعلمون . » يويد ان العلم ، الذي خفي عنهم ، هو انه اذا الما حكان وجود شي و من الموجودات خيرًا وشرًا ، وكان الحير اغلب عليه ،

(مناهج الادلة: ص١١٥)

#### المعاد

#### الشرائع والمعاد

المعاد ثما اتفقت على وجوده الشرائع ، وقامت عليه البراهين عند العاما. ، وانما اختلفت الشرائع في صفة وجوده . ولم تختلف في الحقيقة في صفة وجوده ، ولم تختلف في الحقيقة في صفة وجوده ، وانما اختلفت في الشاهدات التي مثَلت بها للجمهور تلك الحال الفائبة. وذلك ان من الشرائع من جعله روحانياً ، اعني للنفوس ، ومنها من جعله للاجسام والنفوس معاً . والاتفاق في هذه المسألة مبني على اتفاق الوحي في ذلك واتفاق قيام البراهين الضرورية عند الجميع على ذلك ، اعني انه قد اتفق الكل على ان للانسان سعادتين اخراوية

ودنياوية ، وانبني ذلك عند الجميع على اصول يعترف بها عند الكل . منها ان الانسان اشرف من كثير من الموجودات . ومنها انه اذا كان كل موجود يظهر من امره انه لم يخلق عبثاً ، وانه انا خلق لفعل مطلوب منه ، وهو ثمرة وجوده ، فالانسان احرى بذلك . وقد نبه الله تعالى على وجود هذا المعنى في جميع الموجودات ، في الكتاب العزيز ، فقال تعالى : « وما خلقنا السموات والارض وما بينها باطلاً ، ذلك ظن الذين تعالى : « وما خلقنا الدين كفروا من النار ! » وقال مثنياً على العلما ، المعترفين بالغاية المطلوبة من هذا الوجود : « الذين يذكرون الله قياماً وقعودًا ، وعلى جنوبهم ، ويتفكرون في خلق السموات والارض : ربنا ما خلقت هذا باطلاً ، سبحانك ، فقنا عذاب النار . » ووجود الغاية في خلقت هذا باطلاً ، سبحانك ، فقنا عذاب النار . » ووجود الغاية في الانسان اظهر منها في جميع الموجودات . . . .

واذا ظهر ان الانسان خلق من اجل افعال مقصودة به ، فظهر ايضاً ان هذه الافعال يجب ان تكون خاصة ، لأنا نرى ان واحداً واحداً من الموجودات الما خلق من اجل الفعل الذي يوجد فيه ، لا في غيره ، اعني الحاص به . واذا كان ذلك كذلك ، فيجب ان تكون غاية الانسان في افعاله التي تخصه دون سائر الحيوان . وهذه افعال النفس الناطقة . ولما كانت النفس الناطقة جزئين ، جزءا عملياً وجزءا علمياً ، وجب ان يكون المطلوب الاول منه هو ان يوجد على كماله في هاتين القوتين ، اعني الفضائل العملية والفضائل النظرية ، وان تكون الافعال التي تكسب النفس هاتين الفضيلتين هي الخيرات والحسنات ، والتي تعوقها هي الشرود والسيئات . ولما كان تقرير هذه الافعال اكثر ذلك بالوحي ، وردت الشرائع بتقريرها ووردت مع ذلك بتعريفها والحث عليها ، فأمرت الفضائل ونهت عن الرذائل ، وعرفت بالمقدار الذي فيه سعادة جميع الناس ، في العلم والعمل ، اعني السعادة المشتركة . فعرفت من الامور

النظرية ما لا بد لجميع الناس من معرفته ، وهي معرفة الله تبارك وتعالى ، ومعرفة الملائكة ، ومعرفة الموجودات الشريفة ، ومعرفة السعادة . وكذلك عرَّفت من الاعمال القدر الذي تكون به النفوس فاضلة بالفضائل العملية . وكجاصة شريعتنا هذه ؟ فانه اذا قويست بسائر الشرائع وجد انها الشريعة الكاملة باطلاق ، ولذلك كانت خاتمة الشرائع كلها . ولما كان الوحى قد انذر ، في الشرائع كلها ، بأن النفس باقية ، وقامت البراهين عند العلماء على ذلك ، وكانت النفوس يلحقها بعد الموت ان تتعرى من الشهوات الجمانية ، فإن كانت زكية تضاعف ذكاؤها بتعريها من الشهوات الجسمانية ، وان كانت خبيثة زادها المفارقة خبثًا ، لابها تتأذى بالرذائل التي اكتسبت ، وتشتد حسرتها على ما فاتها من التركية ، عند مفارقتها البدن، لانها ليست يمكنها الاكتساب الا مع هذا البدن، والى هذا المقام الاشارة بقوله تعالى : « أن تقولَ نفس يا حسرتى على ما فرّطتُ في جنب الله ، وان كنت لمن الساخرين » ، اتفقت الشرائع على تعريف هذه الحال للناس ، وسموها السعادة الاخيرة ، والشقاء الاخير . ولما كانت هذه الحال ليس لها في الشاهد مثال ، كان مقدار ما يدرك بالوحي منها يختلف في حق نبي نبي، لتفاويهم في هذا المعنى، اعني في الوحي. اختلفت الشرائع في تمثيل الاحوال التي تكون لانفس السعدا. ، بعد الموتَ ، ولأنفس الاشقياء . فمنها ما لم يُثَل ما يكون هنالك للنفوس الزكية من اللذة ، وللشقية من الأذى ، بأمور شاهدة ، وصرحوا بأن ذلك كله احوال روحانية ، ولذات ملكية . ومنها ما اعتد في تمثيلها بالامور المشاهدة ، أعنى انها مثلت اللذات المدركة هنالك باللذات المدركة ههنا ، بعد ان نفى عنها ما يقترن بها من الأذى ، ومثلوا الاذى الذي يكون هنالك بالاذي الذي يكون ههنا ، بعد ان نفوا عنه هنالك ما يقترن به ههنا من الراحة منه . إما لأن اصحاب هذه الشرائع ادركوا

من هذه الاحوال بالوحي ما لم يدركها اولئك الذين مثلوا بالوجود الروحاني ، وإما لأنهم رأوا ان التمثيل بالمحسوسات هو أشد تفهيماً للجمهور ، والجهور إليها وعنها أشد تحركاً ، فأخبروا ان الله تعالى يعيد النفوس السعيدة الى اجساد تنعم فيها الدهركله بأشد المحسوسات تنعيماً ، وهو مثلًا الجنة ، وأنه تعالى يعيد النفوس الشقية الى اجساد تتأذى فيها الدهر كله باشد المحسوسات أذى ، وهو مثلًا النار . وهذه هي حال شريعتنا هذه التي هي الاسلام ، في تمثيل هذه الحال ...

فالشرائع كلها ، كما قلنا ، متفقة على ان للنفوس من بعد الموت الحوالا من السعادة او الشقا ، ومختلفة في تمثيل هذه الاحوال ، وتفهيم وجودها للناس ، ويشبه ان يكون التمثيل الذي في شريعتنا هذه أتم افهاماً لاكثر الناس ، واكثر تحريكاً لنفوسهم ، الى ما هنالك ، والاكثرهم المقصود الاول بالشرائع ، واما التمثيل الروحاني فيشبه ان يكون اقل تحريكاً لنفوس الجهور الى ما هنالك ، والجمود اقل رغبة فيه ، وخوفاً له ، منهم في التمثيل الجماني ، ولذلك يشبه ان يكون التمثيل الجماني الشد تحريكاً الى ما هنالك من الروحاني ، والروحاني الشعيل الجماني المجادين من الناس وهم الاقل .

ولهذا المعنى نحجد اهل الاسلام ، في فهم التمثيل الذي جا. في ملتنا في احوال المعاد ، ثلاث فرق : فرقة رأت ان ذلك الوجود هو بعينه هذا الوجود الذي ههنا من النعيم واللذة ، اعني انهم رأوا انه واحد بالجنس ، وانه الما يختلف الوجودان بالدوام والانقطاع ، اعني ان ذلك دائم ، وهذا منقطع . وطائفة رأت ان الوجود متباين . وهذه انقسمت قسمين : طائفة رأت ان الوجود الممثل بهذه المحسوسات هو روحاني ، وانه الما ممثل به ارادة البيان ، ولهؤلا . حجج كثيرة من الشريعة مشهورة ، فلا معنى لتعديدها . وطائفة رأت انه جماني ، لكن اعتقدت ان تلك

الحسمانية الموجودة هنالك مخالفة لهذه الجسمانية ، لكون هذه بالية ، وتلك باقية . ولهذه ايضاً حجج من الشرع . ويشبه ان ابن عباس يكون ممن يرى هذا الرأي ، لانه روي عنه انه قال: ليس في الدنيا من الآخرة الا الأسماء . ويشبه ان يكون هذا الرأي هو أليق بالخواص . وذلك ان امكان هذا الرأي ينبني على امور ليس فيها منازعة عند الجميع . احدها أن النفس باقية . والثاني أنه ليس يلحق عن عودة النفس الي اجسام اخر المحال الذي يلحق عن عودة تلك الاجسام بعينها . وذلك انه يظهر ان مواد الأجسام التي ههنا توجد متعاقبة ، ومنتقلة من جسم الى جسم ، واعنى ان المادة الواحدة بعينها توجد لأشخاص كثيرة ، في اوقات مختلفة ، وامثال هذه الأجسام ليس يمكن ان توجد كلها بالفعل ، لان مادتها هي واحدة . مثال ذلك ان انسانًا مات ، واستحال جسمه الى التراب ، واستحال ذلك التراب الى نبات فاغتذَى انسانًا آخر من ذلك النبات ، فكان منه منى تولُّد منه انسان آخر . واما اذا فرضت اجسام أخر ، فلس تلحق هذه الحال .

والحق في هذه المسألة ان فرض كل انسان فيها هو ما ادى اليه نظره فيها ، بعد ان لا يكون نظرًا يفضي الى ابطال الأصل جملة وهو إنكار الوجود جملة ، فان هذا النحو من الاعتقاد يوجب تكفير صاحبه ، لكون العلم بوجود هذه الحال للانسان معلومًا للناس بالشرائع والعقول . ( مناهج الادلة : ص ١١٨ – ١٢٢)

#### ٣ – الفلاسفة والمعاد

ولما فرغ<sup>11</sup> من هذه المسألة ، اخذ يزعم ان الفلاسفة ينكرون حشر الاجساد ، وهذا شيء ما وجد لواحد بمن تقدم فيه قول ، والقول

الغرالي .

بجشر الاجساد اقل ما له منتشرًا في الشرائع الف سنة . والذي تأدت الينا عنهم الفلسفة هم دون هذا العدد من السنين . وذلك ان اول من قال بجشر الاجساد هم انبيا. بني اسرائيل ، الذين اتوا بعد موسى عليه السلام . وذلك بيّن من الزبور ، ومن كثير من الصحف المنسوبة لبني اسرائيل . وثبت ذلك ايضاً في الانجيل ، وتواتر القول به عن عيسى عليه السلام. وهو قول الصابئة . وهذه الشريعة ، قال ابو محمد بن حزم انها اقدم الشرائع . بل القوم يظهر من امرهم انهم اشد الناس تعظيماً لها، وايماناً بها. والسبب في ذلك انهم يرون انها تنحو نحو تدبير الناس، الذي به وجود الانسان ، بما هو انسان ، وبلوغه سعادته الخاصة به . وذلك انها ضرورية في وجود الفضائل الحلقية للانسان ، والفضائل النظرية ، والصنائع العملية . وذلك انهم يرون ان الانسان لا حياة له في هذه الدار الا بالصنائع العملية ، ولا حياة له في هذه الدار ولا في الدار الآخرة الا بالفضائل النظرية ، وانه ولا واحد من هذين يتم ، ولا يبلغ اليه ، الا بالفضائل الحلقية . وان الفضائل الحلقية لا تتمكن الا بمرَّفة الله تعالى ، وتعظيمه بالعبادات المشروعة لهم في ملة ماله ، مثل القرابين والصلوات والادعية ، وما يشبه ذلك من الاقاويل التي تقال في الثناء على الله تعالى ، وعلى الملائكة والنبيين. ويوون بالجملة ان الشرائع هي الصنائع الضرورية المدنية التي تأخذ مبادئها من العقل والشرع ، ولاً سيماً ما كان منها عاماً لجميع الشرائع ، وان اختلفت في ذلك بالاقل والاكثر ويرون مع هذا انه لا ينبغي ان يتعرض بقول مثبت او مبطل في مبادئها العامة ، مثل هل يجب ان يعبد الله او لا يعبد . واكثر من ذلك ، هل هو موجود ام ليس بموجود. وكذلك يرون في سائر مبادئه، مثل القول في وجود السعادة الاخيرة ، وفي كيفيتها ، لأن الشرائع كلها اتفقت على وجود اخروي بعد الموت ، وان اختلفت في صفة ذلك

الوجود ، كما اتفقت على معرفة وجوده وصفاته وافعاله ، وان اختلفت فيها تقوله في ذات المبدأ وافعاله بالاقل والاكثر . وكذلك هي متفقة في الافعال التي توصل الى السَّعادة التي في الدار الآخرة ، وان اخْتَلَفْت في تقدير هذه الافعال . فهي بالجملة ، لما كانت تنحو نحو الحكمة بطريق مشترك للجميع، كانت واجبة عندهم. لان الفلسفة الها تنحو نحو تعريف سعادة بعض ألناس العقلية ، وهو مَنْ شأنه ان يتعلم الحكمة ، والشرائع تقصد تعليم الجمهور عامة . ومع هذا فلا نحبد شريعة مَن الشرائع الا وقد نبهت بما يخص الحكما. ، وعنيت بما يشترك فيه الجهور . ولما كان الصنف الخاص من الناس انما يتم وجوده ، وتحصيل سعادته ، بمشاركة الصنف العام ، كان التعليم العام ضروريًا في وجود الصنف الحاص ، وفي حياته . اما في وقت صباه ومنشأه ، فلا يشك احد في ذلك . واما عند نقلته الى ما يخصه ، فمن ضرورة فضيلته الّا يستهين بما نشأ عليه ، وان يتأول الدلكِ احسن تأويل ، وان يعلم ان المقصود بذلك التعليم هو ما يعم لا ما يخص ، وانه ان صرّح بشك في المبادئ الشرعية ِالتي نشأ عليها ، او بتأويل انه مناقض اللانبياء ، صلوات الله عليهم ، وحاد عن سيلهم ، فانه احق الناس بأن ينطلق عليه اسم الكفر ، ويوجب له في الملة التي نشأ عليها عقوبة الكفر . ويجب عليه مع ذلك ان يختار افضلها في زمانه ، وان كانت كلها عنده حق ، وان يعتقد ان الافضل ينسخ بما هو افضُل منه ...

وكل شريعة كانت بالوحي ، فالعقل يخالطها . ومن سلم انه يمكن ان تكون ههنا شريعة بالعقل فقط ، فانه يازم ضرورة ان تكون انقص من الشرائع التي استنبطت بالعقل والوحي . والجميع متفقون على ان مبادئ العمل يجب ان تؤخذ تقليدًا ، اذ كان لا سبيل الى البرهان على وجوب العمل الا بوجود الفضائل الحاصلة عن الاعمال الخلقية والعملية .

فقد تبين من هذا القول ان الحكما. باجمهم يرون في الشرائع هذا الرأي ، اعنى ان يتقلد من الانبياء والواضعين مبادئ العمل والسنن المشروعة في ملة ملة . والممدوح عندهم من هذه المبادئ الضرورية هو ما كان منها احث للجمهور على الاعمال الفاضلة ، حتى يكون الناشنون عليها اتم فضيلة من الناشنين على غيرها ، مثل كون الصلوات عندنا فانه لا يشك في ان الصلوات تنهى عن الفحشا. والمنكر ، كما قال تعالى ، وان الصلاة الموضوعة في هذه الشريعة يوجد فيها هذا الفعل اتم منه في سائر الصلوات الموضوعة في سائر الشرائع ، وذلك بما شرط في عددها واوقاتها واذكارها ، وسائر ما شرط فيها من الطهارة ، ومن التروك ، اعنى ترك الافعال والاقوال المفسدة لها . وكذلك الامر فما قبل في المعاد منها هو احث على الاعمال الفاضلة مما قبيل في غيرها ، والذلك كان تمثيل المعاد لهم بالامور الجمانية افضل من تمثيله بالامور الروحانية ، كما قال سبحانه : مثل الجنة ، التي وعد المتقون ، تجرى من تحتها الانهار. وقال النبي عليه السلام : فيها ما لا عين رأت ، ولا اذن سمعت ، ولا خطر بخاطر بشر". وقال ابن عبَّاس : ليس في الآخرة من الدنيا الا الاسماء. فدل على ان ذلك الوجود نشأة اخرى ، اعلى من هذا الوجود ، وطور آخر ، افضل من هذا الطور . . .

والذين شَكُوا في هذه الاشيا. ، وتعرضوا لذلك ، وافصحوا به ، الما هم الذين يقصدون ابطال الشرائع ، وابطال الفضائل ، وهم الزنادقة الذين يرون ان لا غاية للانسان الا التمتع باللذات . هذا بما لا يشك احد فيه . ومن قُدر عليه من هؤلا. ، فلا شك ان اصحاب الشرائع

اهذه آیة للقدیس بولس فی رسالته الاولی الی اهل کورنتس (۹:۲) حیث جاء : « لم تر م عین ، ولا سمعت به اذن ، ولا خطر علی قلب بشر ، ما اعدّه الله للذین یجونه . »

والحكماء باجمعهم يقتلونه . ومن لم 'يقدر عليه ، فان اتمّ الاقاويل التي يحتج بها عليه هي الدلائل التي تضمنها الكتاب العزيز .

وما قاله هذا الرجل في معاندتهم هو جيد . ولا بد ، في معاندتهم ، ان توضع النفس غير مائتة ، كما دلت عليه الدلائل العقلية والشرعية ، وان يوضع ان التي تعود هي امثال هذه الاجسام التي كانت في هذه الدار ، لا هي بعينها ، لان المعدوم لا يعود بالشخص ، واغا يعود الموجود لمثل ما عدم ، لا لهين ما عدم ، كما بين ابو حامد . ولذلك لا يصح القول بالاعادة ، على مذهب من اعتقد من المتكلمين ان النفس عرض ، وان الاجسام التي تعاد هي التي تعدم ، وذلك ان ما عدم ، عرض ، وان الاجسام التي تعاد هي التي تعدم ، وذلك ان ما عدم ، فرجد ، فانه واحد بالنوع ، لا واحد بالعدد ، بل اثنان بالعدد . وبخاصة من يقول منهم ان الاعراض لا تبقى زمانين .

( تحافت النهافت : ص ٥٨٠ – ٨٦٥ )

# فلاسفة العرب

# ساسلہ دراسات ومختارات

# ظهر منها:

- ١ ابن الفارض (طبعة ثانية)
- ٢ ابو العلا. المعري (طبعة ثانية)
- ٣ ابن خلدون (طبعة ثانية)
- ٤ الغزالي : في جزئين (طبعة ثانية )
  - ابن طفیل (طبعة ثانیة)
  - ابل فعين
- ٦ ابن رشد : في جزئين ( طبعة ثانية )
  - ٧ اخوان الصفا . .

### للمؤلف ايضاً :

قربان الاغاني : معرَّب عن طاغور

ثمُّ طبع هذا الكتاب في السادس من شهر تشرين الاول سنة ١٩٥٣